
 القواعد الأصولية التي تنهض بوظيفة مراعاة الظروف في التشريع الإسلامي   

 د. حسين سالم الذهب 

 سلطنة عمان -جامعة صحار -كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية -قسم الدراسات الإسلامية 

  

 م2009هـ ــــ 1430

 مقدمة

مبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين ، الحمد لله رب العالمين ، وأفضل الصلاة وأتم التسليم على ال

ومن تبعهم بإحسان إلى يـوم الدين ، أما بعد ، فهذا بحث أصولـي في القواعد الأصوليـة الكبرى التي تنهض بكيفية مراعاة 

ت ، في الظروف والأحوال الإنسانية في كل زمان ومكان ، على المستوى الخاص وعلى المستوى العام ، وفي كل المــجالا

العبادات وفي المعاملات التي تشمل جميع مجالات الحياة الإنسانية بلا استثــاء ، على الاستغراق التام ، ولقد وجدت الأمر 

جديراً بالبحث لما له من أهمية أصولية نظرية ، وتطبيقية ، حيث يرقى إلى مستوى المفهوم العام الكلي ، يرتكز على أصول 

ضبط حركة الاجتهاد الواقعية ، وتؤطر كيفية مراعاة الظروف والأحوال الإنسانية الطارئة ، وفق  وقواعـد ثابتة تعمل على

مقاصد الشريعة وثوابتها ، وتضع الحلول المناسبة لكل حـالة ، حتى تحقق المصالح الإنسانية المعتبرة شرعاً ، الخاصة منها 

فتصدق القاعدة التي تقرر أن الشريعة الإسلامية جـاءت من أجل تحقيق والعامة ، في كل الأحـوال العادية منها والاستثنائية ، 

 المصالح الإنسانية ، في الحال والمآل ، في الدنيا والآخرة .

وجعلته في  مراعاة الظروف والأحوال في التشريع الإسلامي "  " القواعد الأصولية التي تنهض بوظيفةوسميته 

 أربعة مطالب :

 العدل والمصلحة ومراعاة الظروف والأحوال . قاعدة :  المطلب الأول

 قاعدة الاستحسان ومراعاة الظروف والأحوال . المطلب الثاني :

 قاعدة سد الذرائع ومراعاة الظروف والأحوال . المطلب الثالث :

 قاعدة العرف ومراعاة الظروف والأحوال . المطلب الرابع :

هه وأن يجعله صواباً ، خدمة لشريعته إنه على ما يشاء قدير وبالإجابة أسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعله خالصاً لوج

 جدير ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه ..

 ملخص البحث 

هذا بحث في القواعد الأصولية التي تنهض بوظيفة مراعاة الظروف والأحوال الإنسانية المختلفة ابتداءً واستثناءً ، وهي 

 ، وقـاعدة الاستحسان ، وقـاعدة سد الذرائع ، وقـاعدة العرف .قاعدة العدل والمصلحة 

حيث بينت في قاعدة العدل والمصلحة أن الشريعة الإسلامية تسعى إلى تحقيق المصالح الإنسانية العامة والخاصة ، في 

نائية ، وذلك عن الحال والمآل ، في الدنيا والآخرة ، في الظروف والأحوال العادية ، وفي الظروف والأحوال الاستث



طريق تشريع الأحكام التي تتغيا المصلحة . وهي تسدد خطى المجتهد في الاجـتـهاد التطبيقي في الوقائع المختلفة ، 

 ، بحيث ترعى تحقيق المصلحة ، عدلاً ؛ منعاً من ترتب مآلات ممنوعة شرعاً .  خاصة عند تحكم الظروف الطارئة

ض بوظيفة معالجة غلو اطراد القواعد العامة في الظـروف والأحوال الاستثنائية ، وبينت في قاعدة الاستحسان أنها تنه

 حتى لا ننحرف عن مقصد الشارع فيما شرع .

أما قاعدة سـد الذرائع ؛ فإنها توثق الأصل العـام التي قام عليها التشريع الإسلامي كله ، وهـو رعاية المصالح ، وذلك من 

ريع الإسلامي في الواقع الإنـساني ، بالوقاية من المآلات غير المشروعة ، وإن كان أجل المحافظة على مقاصد التش

 القصد مشروعاً ؛ لأن العبرة في التشريع بالنتائج المادية ، ولا يلتفت إلى القصد الحسن ، مع وجود المآل الممنوع .

ه التشريـعية بشروطه ، مما يدل على ولقد اعتمد التشـريع الإسلامي أعراف النـاس ، فعد العرف مصدراً من مصادر

التي بنيت في الأساس على تحقيق   مدى احترام التشـريع الإسلامي لمـا قرره العقلاء ، واستقرت عليه عوائدهم

مصالحهم ، التي هي مقصود الشارع من تـشريع الأحكام . وبهذا يكون التشريع الإسلامي قد تجاوب مع مقررات الفطرة 

رات العقل الجمعي السليم ؛ تلبية للمصالح الإنسانية التي لا تتعارض مع مقررات الشريعة ، أصولاً السوية ، وما مقر

ومقاصد . أما إذا كانت العوائد والأعراف تتعارض مع أصوله ومقرراته ، وكان يعسر نـزع الناس عن عوائدهم مرة 

حتى يستجيب الناس لهديه عن قناعة ورضا ، ولا واحدة ، فقد كان من سياسة التشريع الإسلامي التدرج في التغيير ، 

في أي تغيير تحقيق مصالح الناس ، لا التغيير لذات التغيير   يلزم عن ذلك التغيير ضرر أو مفسدة ، ذلك أنـه ينشد

.Abstract 

This research is in the rules of jurisprudence which promote the function of taking into account the 

circumstances and from different humanitarian exception, a rule of justice and stakeholders, and the base of 

approbation, and the base to prevent pretexts, and the base norms.  
Where indicated at the base and the interest of justice that Islamic law seeks to achieve the humanitarian 

interests of public and private, in the case and the future, in this world and the Hereafter, in normal 

circumstances, and in special circumstances, through legislation provisions designed to benefit. It pays to look 

hard-working diligence applied in the various facts, especially when a control emergency situations, so that 

sponsors the best interest, just; to prevent the consequences for forbidden.  
Indicated at the base of approbation that it promotes the function of processing hyperbole sustained the 

general rules in special circumstances and conditions, so as not to deviate from the purpose of the legislation 

as prescribed.  
The base plug excuses; it confirms the general principles to blame for the whole of Islamic 

legislation, the interests, and in order to maintain the purposes of Islamic law in the human reality, the 

prevention of the results are not legitimate, but was intended projects; because what counts is the physical 

consequences in the legislation, not pay any attention to the good intention, with the result prohibited.  
We have adopted the customs of the people of Islamic law, return a custom source of legislative sources on 

his own terms, which indicates the degree to which Islamic law as decided by the wise, and settled upon their 

returns, which relied primarily on their own interests, one of the fundamental purposes of the legislation. In 

this way the Islamic legislation has responded with the decisions of common decency, and the decisions of the 

collective mind properly; to meet the interests of humanity that does not conflict with the decisions of the 

Sharia, assets and objectives. If the revenue and customs contrary to the basic principles and decisions, and 

was too hard on people about their normes at once, it was the policy of Islamic law in the gradual change, to 

accommodate its legislation to the people of conviction and satisfaction, is not required for that change or 

ge just for the change. not to chan cause harm, as it wants in Any change to achieve the interests of the people 



 المطلب الأول

 قاعدة العدل والمصلحة ومراعاة الظروف والأحوال

العدل هو أساس التشريع ، وهو مبنى الشريعة ، ومقصدها الأسمى ، والآيات في ذلك كثيرة معلومة .وقد ذكر القرآن أن 

أرسلنا رسلنا " لقد ، كما في قول الله تعالى : العدل هو الغاية من بعث الرسل وإنزال الكتب ، وتشريع الشرائع 

[ . قال الجويني : " .. والأنبياء 25.." ]سورة الحديد :  بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط

عليهم السلام مبعوثون بحسم المراسم ، والدعاء إلى قصد الأمور " )
[1]

 (. أي العدل .

فشرع الله هو العدل بعينه ، نصاً ، وروحاً ، وكذلك ينبغي أن يكون تطبيقاً في واقع الحياة الإنسانية في وعلى هذا ، 

، ليتحقق العدل المطلق واقعاً ، في كل المجالات ، في كل الظروف والأحوال العادية والاستثنائية ، كما  جميع المجالات

لق( سبحانه وتعالى . لذلك قال ابن القيم : "..فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد أراد الله )العدل المط

 فالشريعة عدل الله بين عباده.. وهي عدل كلها ، ورحمة كلها ، ومصالح كلها ، وحكمة كلها ، في المعاش والمعاد ، 

"..
 ([2])

، بمعنى أن مبتناه على تجسدت في التشريع الإسلامي جميع معاني العدل ، أصولاً ومقاصد وفروعاً . ولقد  

العدل والحق ، وهو في نفس الوقت يتغيا العدل في جميع تشريعاته ، تحقيقاً للتوازن والوسطية في كل الأمور ، وبذلك 

ية العادلة ، الفردية منها ، والجماعية ، ويتحقق الأمن والاستقرار ، وعلى أساس كل كله تتحقق جميع المصالح الإنسان

 ذلك تشاد الحضارات ، دون افتئات ، أو عبثية ، أو حيف .

مفهوم العــدل : والعدل الذي هو أصل التشريع الإسلامي 
[3]
، التي يستهدف تحقيقها في  وغاية من غاياته الكبرى ، 

مفهوم واسع ، تدخل فيه كل معاني الفضائل والقيم والأخلاقالحياة الإنسانية ، تحقيقاً للمصالح الإنسانية ، 
 ([4])

. لذلك  

[90.." ]سورة النحل :  إن الله يأمر بالعدل والإحسانفي القرآن الكريم ، هي قوله تعالى : "  قال العلماء : إن أجمع آية
 

([5])
 . 

ن الله يأمر بالعدل ما في القرآن آية أجمع لحلال وحرام ، وأمر ونهي ، من هذه الآية " إ: "  قال عبدالله بن مسعود  

[90.." ]سورة النحل : والإحسان
 ([6])

 . 

والعدل هو قوام الأمور كلها ، وهو من الأصول الأساسية التي يقوم عليها البناء الاجتماعي الشامل للأمة الإسلامية 
 ([7])

 

" وضع الأمور في نصابها ، وإعطاء كل شيء حقه من  : معناهبهذا المفهوم العام الواسع يقتضي أن يكون  والعدل. 

غير زيادة ، ولا نقصان ، والذي ينشأ عن معرفة حقائق الأشياء على ما هي عليه ، ومعرفة حدودها ، وغاياتها ، 

" منافعهاو
 ([8])

 . 

والعدل الذي هو أصل الشريعة وغايتها ، يتجسـد مفهومه في تحقيق المصلحة ، التي هي الغايـة والمقصد من 

" ) عتبرة شرعاً التشريع ، فهو ليس معنى ذهنياً مجرداً ، بل معنى عملي متمثل في " المصلحة الم
[9]

( أي في تلبية 

جميع متطلبات الحياة الإنسانية اللازمة ، في توازن تام ، مع تجسـيد لمعاني الحق والخير ، ووضع الأمور في نصابها 

" فحيثما وجدت العادية والاستثنائية . لهذا يقول ابن القيم : في كل الوقائع والأحداث ، ومراعاة للظروف والأحوال 

" المصلحة فثم شرع الله ودينه
 ([10])

، ولاشك أن شرع الله ودينه ، هو العدل بعينه ، وهذا ابن رشد يفسر أصل  

" لى العدل والمصلحة" التفات إالاستحسان بأنه 
 ([11])

" ومن تتبع مقاصد ، والعز بن عبد السلام يقول في هذا الشأن  

الشرع في جلب المصالح ودرء المفاسد حصل له من مجموع ذلك اعتقاد أو عرفان بأن هذه المصلحة لا يجوز إهمالها 

وأن هذه المفسـدة لا يجوز قربانها ، وإن لم يكن في ذلك نص ولا إجماع ، ولا قياس خاص ؛ فإن فهم نفس الشرع  ،

" ) يوجب ذلك
[12]

ذه المفسدة ، وإلغائها بمعنى أن الشرع ومقاصده يوجب تحقيق هذه المصلحة واعتبارها ، ودرء ه  ( .

 ، تحقيقاً للعدل المقصود شرعاً . 

وقد نظر الإسلام إلى العدل نظرة عامة شاملة ، كان لها أكبر الأثر في توجيه التشريع العام الذي ينظم كافة العلاقات 

والمعاملات الإنسانية ، سواء كانت بين المسلمين بعضهم مع بعض، أم كانت بين المسلمين وغيرهم
 ([13])

. وعلى هذا ؛  

العدل أصل من أعظم أصول التشريع الإسلامي ، بل هو أصل الأصول في الإسلام ، فأينما تحقق كان التشريع فإن 

 . الإسلامي معه

" م الدين العدل والإحسانإن أقوفقد كتب عمر بن عبد العزيز إلى عامله على الكوفة : 
 ([14])

 . 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn1#_ftn1
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn2#_ftn2
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn3#_ftn3
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn4#_ftn4
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn5#_ftn5
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn6#_ftn6
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn7#_ftn7
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn8#_ftn8
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn9#_ftn9
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn10#_ftn10
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn11#_ftn11
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn12#_ftn12
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn13#_ftn13
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn14#_ftn14


التي تعالج الأحوال والظروف والمتغيرات في كل زمان ومكان ، وترسم لها الحلول  –هذا ، وسياسة التشريع الإسلامي 

في تحقيق المصالح الإنسانية ، وتقدير الوقائع ، وفق  –عتمد عليه تعتمد فيما ت –والأحكام التي تحقق مصالحها عدلاً 

على هذا الميزان التشريعي )العدل( ومقرراته ) –ظروفها المحتفة بها 
[15]

( . ولذلك كان أي طريق أو وسيلة تؤدي إلى 

، فهي من الشريعة ، وإن لم ينص عليها ، وأي طريق أو حكم تنكب طريق العدل ، فليس من الشريعة  تحقيق العدل واقعاً 

، وإن أدخل فيها بالتأويل ، يقول ابن القيم في هذا : ".. فإن الله أرسل رسله ، وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط ، وهو 

الحق ، وقامت أدلة العدل ، وأسفر صبحه بأي طريق كان العدل الذي قامت به السماوات والأرض ، فإذا ظهرت أمارات 

، فثم شرع الله ودينه ، ورضاه وأمره ... والله تعالى بين بما شرع من الطرق أن مقصوده إقامة الحق والعدل ، فأي 

طريق اسـتخرج بها الحـق ، ومعرفة العـدل ، وجب الحكم بموجبها ، ومقتضاها .." )
[16]

)
 
. 

وقوله : "..فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور..فليست من الشريعة ، وإن أدُخلت فيها بالتأويل "
 ([17] )

. والتشريع 

لعدل عملياً في الواقع الإنساني في كل الأحوال والظروف : العادية ، والاستثنائية ، بما الإسلامي يعمل على تحقيق ا

وضع من أصول وقواعد ومناهج وخطط تشريعية ، تضبط مسـار عملية الاجتهاد التطبيقي ، وتسـدِّد خطى المجتهد ، في 

صول ، ولا تصطدم بالمقاصد العامة إطار تلك المشروعية ، حتى لا تنحرف العملية الاجتهادية عن مسار هذه الأ

للتشريع الإسلامي واقعاً ، وبذلك يتحقق العدل والمصلحة . ولذلك ينبغي أن تعمل كل جزئية من جزئيات تطبيق الشريعة 

على تحقيق العدل والمصلحة الشـرعية في الواقع الإنساني ؛ وإلا أضحت مضادة للمقاصد العامة للتشريع ، والجزئي 

في إطار كليه ، لا أن يتناقض معه )يجب أن يعمل 
[18]

)
 

. وعلى هذا ، فإن الشريعة في مصادرها ومواردها ، وفي 

 قواعدها وأحكامها ، هي العدل بعينه ، لأنها شرع الله ، وشرعه هو العدل المطلق ، لا محالة . 

مراعاة الظروف في التشريع الإسلامي ـ هو العدل بعينه ، ويرتكز على قاعدة العدل هذا المفهوم العام الكلي ـ  لذلك فإن

، ويستهدف تحقيق العدالة في الحياة الإنسانية ، في كل المجالات ، وفي كل الأحوال والظروف ؛ الاستثنائية ، فضلاً 

 .عن العادية 

اة وأحكامها وحلولها ، فالاستحسان حينما يستثني بعض الجزئيات من حكم أصلها ، والعدل متجسد في قواعد هذه المراع

فإنه يلبي المصلحة ، ويحقق العدل ، وسد الذرائع حينما يقيد بعض الحريات العامة ، أو الحقوق الخاصة ، نظراً لما 

حرية العامة في كل الأحوال يترتب عليها من مفسدة ، أو مضرة ، فإنه يحقق المصلحة والعدل ؛ ذلك أن إطلاق ال

 -في ظرف من الظروف ، أو حال من الأحوال  –والظروف ، وعدم تقييدها بالمصلحة ، ولو أسفر عنها مآل ممنوع 

    ظلم ، والظلم نقيض العدل . والعدل متجسد في المصلحة التي هي من قواعد هذه المراعاة ، ومقاصدها.

هض أصل العدل في التشريع الإسلامي بجملة من الوظائف العملية الهامة ، ينوظائف العدل في التشريع الإسلامي : 

 منها : الموازنة بين مطالب الدنيا والآخرة ، والدين والدنيا .

 الموازنة بين مطالب الروح والجسد والعقل .            -1

ن حيث العموم والخصوص ، أو الموازنة بين المصالح الإنسانية المتعارضة ، سواء بين المصالح نفسها م     -2

 الأهمية أو أدنى منها . وبين المصالح والمفاسد ، شدة وضعفاً ، وبين المفاسد نفسها ، شدة وضعفا أيضاً .

ثبت بالاسـتقراء أن الشريعة الإسلامية جاءت من أجل تحقيق مصالح الإنسانية ، بجلب المنافع لها ، قاعــدة المصالـح : 

ار عنها ، في الدنيا والآخرة ، والحال ، والمآل ، في كل الظروف والأحوال . وهذه المصالح التي ودرء المفاسـد والأضر

تتغياها الشريعة الإسلامية ، منبثة في كل جزئياتها ، فضلاً عن أصولها وقواعدها ، لتكون بكل ذلك بناءً متكاملاً ، يطلق 

والمصلحة من حيث هي مصلحة ، لا تعرف بالأهواء ، ولا عليه الأصوليون ، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية . 

بالنظر العقلي المجرد ، ولا بالاعتبار الذاتي ، وإنما توزن بميزان الشرع ، وإن كان للعقل دور في تفهمها وتعقلها . قال 

" إن كون المصلحة مصلحة تقصد بالحكم ، والمفسدة كذلك ، من وضع الشارعالشاطبي : " 
 ([19])

. وبما أن التشريع  

الإسلامي غائي ، يستهدف مصالح الناس ، ورعاية حقوقهم ، بجلب النفع لهم ، ودرء الضرر والمفسـدة عنهم ، في كل 

الدقيق العادل في مراعاة الظروف والأحوال الأحوال والظروف : العادية ، والاستثنائية ؛ فإن معنى ذلك أن هذا الميزان 

، إنما هو قائم على هذا الاعتبار ، وهو تتبع الوقائع المختلفة ، بظروفها الملابسة ، بوضع التشريعات أو الحلول اللازمة 

 لتحقيق المصالح ، وإرساء العدل .

المصلحة هي عبارة عن جلب منفعة ، أو دفع مضرة أو مفسدةتعريف المصلحة : 
 ([20])

  . 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn15#_ftn15
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn16#_ftn16
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn17#_ftn17
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn18#_ftn18
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn19#_ftn19
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn20#_ftn20


ولكن في بحث الأصوليين لا يقصد بها الجلب العام ، والدفع العام ؛ لأن هذا من مقاصد الخلق في تحقيق المصالح ؛ بل 

المحافظة على مقصود الشارع ) -على ما يرى الغزالي  –المقصود بالمصلحة 
[21]

)
 

وإذا فسرنا المصلحة . قال : " 

" )بالمحافظة على مقصود الشرع ، فلا وجه للخلاف في اتباعها ؛ بل يجب القطع بكونها حجة 
[22]

إذن  –( . فالمصالح 

هي المقاصد العامة للتشريع الإسلامي ، الذي يستهدف تحقيقها في الحياة الإنسانية في شتى المجالات ، وفي كل  -

الظروف والأحوال . والمصالح تتفاوت في درجاتها ومستوياتها ، وتختلف باختلاف الظروف والأحوال ، ومنها ما هو 

ليس كذلك ، وهذا الثاني إما أن يندرج تحت أصل من أصول الشريعة ، أو جنس من  منصوص على اعتبارها ، ومنها ما

 المصالح المعتبرة ، فيحقق مقصداً من مقاصدها ، أو يتناقض مع أصوله ومقاصده ، وتتعارض مع نصوصه المقررة .

واع )ولذلك قسمها الأصوليون إلى أقسام مختلفة ، تتنوع بحسب كل اعتبار من الاعتبارات إلى أن
[23]

( ومن التقسيمات 

 الأصولية للمصالح ، تقسيمهم لها :

) ثلاثة أقسامأولاً : من حيث نظر الشارع إليها بالاعتبار أو عدمه . وهي من هذا الجانب ، تنقسم إلى 
[24]

ـ 1( : 

: وهي المصالح العامة ، والمصالح الخاصة المنبثة في جزئيات الشريعة ، والتي تستهدف تحقيقها في  المصالح المعتبرة

ات . الحياة الإنسانية ، من خلال ما شرعت من الأحكام المختلفة في كل المجالات : العبادات ، والمعاملات ، والعاد

: وهي المصالح الإنسانية  ـ المصالح الملغاة2بمعنى المصالح التي نصت الشريعة على اعتبارها في جزئياتها وكلياتها . 

التي أهدرتها الشريعة ، ولم تعتبرها ، لا باعتبار كونها مصالح ، وإنما باعتبار ما يسفر عنها ، أو عن وسائلها من مفاسد 

: وهي تقع في منطقة الوسط بين الأولى المعتبرة ، والثانية  ـ المصالح المرسلة3لح . أو أضرار تربو على تلك المصا

المهدرة . وهي المصالح التي لم يرد نص في شأنها بالاعتبار ، ولا بالإلغاء ، إلا إنها مما تندرج تحت أصل عام من 

 نس من المصالح الشرعية .أصول الشريعة ، أو مما تحقق مقصداً من المقاصد المعتبرة ، أو تدخل ضمن ج

وعلى هذا ، فكل مصلحة راجحة ثابتة قطعاً عن طريق الاستقراء والتتبع ، تعتبر أصلاً شرعياً ثابتاً ، يجب العمل 

بمقتضاها ، ولو لم يرد فيها نص أو إجماع أو قياس خاص ؛ لأنها بذلك تكون مؤيدة بروح الشريعة ومقاصدها )
[25]

 . )

والمصالح العامة التي اعتبرتها الشريعة الإسلامية ، هي مقاصدها العامة التي جاءت من أجل تحقيقها في الحياة الإنسانية 

 ، لذلك دعت إلى المحافظة عليها ، وتنميتها ، ودرء كل عوامل الاختلال عنها .

ًً أن هذه المصالح العامة المقصودة شرعاً على من حيث مراتبها :  ثانياً : تقسيم المصالح وقد ثبت بالاستقراء أيضاَ

ثلاثة مراتب ، وهي تشمل جميع المصالح الإنسانية في شتى مجالات الحياة ، وهي على النحو الآتي )
[26]

:  أولاً ( : 

وهي المقومات والعناصر الأساسية اللازمة للحياة الإنسانية ، التي لا تقوم الحياة بدونها ، ويقوم المصالح الضرورية : 

عليها صلاح الناس في الدنيا ، وسعادتهم في الأخرى ، وإنا انخرمت أصاب الحياة الاضطراب ، والهلاك ، أو ما يقارب 

 خرى ، وتكون حياة الناس أقرب إلى البهيمية ، منها إلى الإنسانية .الهلاك في الدنيا ، والخسران في الأ

 وهي المصالح الثابتة أبداً ، والتي اتفقت معظم الشرائع على اعتبارها ، والمحافظة عليها .

الدين ، والنفس ، والعقل ، والنسل ، وهذه المصالح التي تقع في هذه المرتبة ، تنحصر في الضروريات الخمس وهي : 

وقد دعت الشريعة الإسلامية للمحافظة عليها من جانبينوالعرض ، والمال .
 ([27])

وذلك بأن الأول : الجانب الإيجابي : :  

ة لا يكون إلى بإرسال الرسل ، والدعوة شرعت أحكاماً ، تدعو إلى إيجادها في الحياة الإنسانية ، فتحقيق الدين في الحيا

إليه بالحجة والبرهان ، وبالحكمة والموعظة الحسـنة ، وبالتعليم والإرشاد والتربية ، وبإقامة الشعائر الدينية ، وأصول 

 الأخلاق ، وما إلى ذلك . والآيات والأحكام الشرعية في ذلك كثيرة معلومة .

لأول من وجوب إيجـاده ، والمحافظة عليه ، وتنميته .وأما النفس الإنسانية ، فيكون هذا في الدين ، الذي يقع في المقام ا

إيجادها عن طريق الدعوة إلى الزواج أولاً ، ثم إحلال الطيبات ، والتمتع بها ، وما إلى ذلك من الأحكام الشرعية التي 

العقل ، فيكون إيجاده ، بما شرعت من وجوب  دعت إلى إيجاد النفس ، والمحافظة عليها من هذا الجانب الإيجابي . وأما

التعقل والتفكر في مخلوقات الله ، واستثمار الطاقة العقلية في الخير ، والوصول إلى الحقائق الإيمانية والعلمية ، وبما 

لخاصية ، وأناط دعا إلى التعليم في تنمية العقل ، وتوسيع المدارك الإنسانية ، التي ميزها الله على سائر المخلوقات بهذه ا

به التكاليف الشرعية ، وأهلها به للاستخلاف في الأرض ، وإعمارها بمنهج الله سبحانه تعالى . ودعت إلى إيجاد النسـل 

، بما شرعت من الطرق المشروعة لإيجاده ، كالزواج ، وتكثير النسـل ، مع حسن الرعاية ، وتوفير الأساسيات اللازمة 

 العرض ، بما ألزمت الناس بالقيم والأخلاق الكفيلة بالمحافظة عليه .لإقامته ، والمحافظة على 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn21#_ftn21
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn22#_ftn22
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn23#_ftn23
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn24#_ftn24
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn25#_ftn25
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn26#_ftn26
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn27#_ftn27


الثاني : الجانب وأما المال فقد شرعت من الطرق والأحكام الكثيرة المؤدية إلى كيفية كسبه وتنميته واستثماره . وهكذا .. 

رء الاختلال عنها ، والجرأة على وذلك بما شرعت من النظم والأحكام الكفيلة بالمحافظة على هذه المقاصد ود السلبي :

انتهاكها ، أو التعـدي عليها ، كما في نظام العقوبات وأحكامه التي تحفظ هذه المقاصد بسياج منيع ، وحمى مستحكم 

يؤدب به كل مخالف لهذه الأصول ، وكل خارج عن النظام الشرعي العام للمجتمع الإسلامي . فمن أجل المحافظة على 

انب ، حرم الإسلام الارتداد عن الدين ، وزجر عن ذلك بما وضع من عقوبة رادعة ، وهي فتل المرتد الدين من هذا الج

، لقوله عليه الصلاة والسلام : " من بدَّل دينه فاقتلوه "
 ([28] )

. 

عصيان ، والدعوة إلى الضلالة والبدعة ، وتأديب أصحابها بعقوبات رادعة . وحافظ وبما منع من المجاهرة بالفسوق وال

بما حرم من الاعتداء عليها ، أو على ما دونها ، محافظة على الحياة الإنسانية ، وعلى   على النفس من هذا الجانب ،

ليها شرعاً ، لا يجوز الاعتداء عليها ، إلا حفظ الأمن والاستقرار في المجتمع الإنساني كاملاً ؛ لأن النفوس كلها محافظ ع

 بأسبابها الشرعية .

]سورة  " ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب "ولذلك شرع عقوبات رادعة تمنع من هذا التعدي فالقاتل عمداً يقتل 

لجانب ، بما حرمت من [ ، وغيرها من الأحكام . وحافظت الشريعة الإسلامية على العقل الإنساني من هذا ا179البقرة : 

تعاطي كل ما يؤذيه ، أو يؤثر فيه سلباً ، كما في المسكرات بأنواعها ، لأن ذلك مما يتعارض مع الكرامة الإنسـانية ، 

لقد خلقنا الإنسان في أحسن ، "   [70.." ]سورة الإسراء :  ولقد كرمنا بني آدمالتي هي من مقاصد الشرع الكبرى : " 

[ . كما حافظت على النسل والعرض ، من حيث العدم ، بأن حرمت الزنا ومقدماته ، 4تين : .." ]سورة ال تقويم

 كالرجم للمحصن ، والجلد للبكر ، وغيرها .   ووضعت عقوبات رادعة ، من شأنها زجر وتأديب المخالف ،

وأكلها بالباطل ، كالسرقة وحافظت على المال ، من جانب العدم ، أيضاً ، بما حرمت من الاعتداء على أموال الناس ، 

 والاختلاس والغش وغيرها . 

ثانياً : المصالح الحاجية )
[29]

وهي المتطلبات الهامة للحياة الإنسـانية ، والتي يؤدي انتفاؤها وعدم  ( :

 –المشقة والضرر . وهي أدنى مرتبة من الأولى ؛ لأن الأولى مراعاتها ، إلى وقوع الناس في الضيق و

يؤدي عدم اعتبارها إلى الهلاك أو ما يقاربه ، وتختل بانعدامها الحياة ،  –وهي الضروريات 

وتضطرب . أما هذه ، فيؤدي عدم اعتبارها ، أو عدم توفيرها ، إلى الضيق والمشقة ، لا إلى الهلاك أو 

ولى . وقد جاءت الشريعة الإسلامية ، من أجل رعاية المصالح في هذه المرتبة ما يقاربه ، كما في الأ

بأصول ، وأحكام ترفع هذا الضيق ، ومن شأن رعايتها تلبية المطالب المهمة اللازمة للحياة ، في 

سهولة ويسر ، ابتداء . كما أنه في الأحوال والظروف الاستثنائية ؛ فإن الشارع الحكيم يعمل على 

تها ، رفعاً للضيق والمشقة عن أصحابها ، عن طريق الاستثناء ، بما وضع من قواعد وخطط مراعا

من عموم أحكامها ، حتى لا يلزم عنها ،  -بسبب من تحكم الظروف  –تشريعية ، تخرج تلك الوقائع 

 مشقة أو ضرر منفي شرعاً .

 عة ، ابتداءً ، واستثناءً .فيكون بذلك التشريع الإسلامي ، محققاً للحاجات الإنسـانية المشرو 

وهـــي التــي يجملآدـــا امداء والمـــروءات ومكـــار  املـــلا  ، التـــي تجمـــ   ثالثاااا الاصللحاااالساصلة :ااا    ال
الإنسانية ، وترقى بدا إلى الكمـا  الإنسـاني . كالحـل علـى الادـارات ، وسـتر اللآـورات ، ويلـذ ال ينـة ، 

وقت  النساء والصبيان والرهبان في الجداد ، وغيرهـا وآداء امك  والشرء ، والمنع من بيع النجاسات ، 
  بغااأا يا :اااةبهاابباااا ااأا -التــي مررنــا علــى ذكرهــا بشــك  مــوج   -. وهــذا المقاصــد اللآامــة  ([30])

ااصلفاا  ااوجلوعبااااااصللوااةوع  اصل " ااااااصلاجةباااهاخاصاحاا اصلاجةباااهاصلة ب فاااأاخا بااأاةلثاا ا ااأال
التـــي يســـتددفدا التشـــريع الإســـلامي بقواعـــدا ويصـــول  اللآامـــة ، ويحكامـــ  ، والتـــي ينب ـــي ين  صل ف ف ااا اا

يُضـــبا مســـار ا جتدـــاد فـــي إاارهـــا اللآـــا  ، وين تنـــ   امحكـــا  الشـــرعية علـــى الوقـــا ع والحـــوادل وفـــ  

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn28#_ftn28
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn29#_ftn29
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn30#_ftn30


للآملي بظروف  وملابسات  ، يي مضـاد  يو ملآارضـة ، بحيـل إذا مقرراتدا ، بما   يل   عندا في الواقع ا
إلــى مــت ت تنــاق   -فــي ظــر  مــن الظــرو   –يدى إعمــا  النصــوش الشـــرعية باريقــة آليــة مبتســر  

هــذا المقاصــد اللآامــة ، وتصــاد  بدــا ، فقنــ  يجــء إيقــا  اللآمــ  بتلــك النصــوش آليــاً ، محافظــةً علــى 
لى التناس  التا  بـين الشـريلآة فـي يصـولدا وكلياتدـا ، وبـين ج ي اتدـا النظا  الشرعي اللآا  ، ومحافظةً ع

وهـــي المصـــالت الملآتبـــر  شـــرعاً ، والتـــي شـــرعت جميـــع  -( . وعلـــى هـــذا ، فـــقن المقاصـــد اللآامـــة [31])
تلآــد حاكمــة علــى جميــع ج  يــات الشــريلآة ويحكامدــا ،  -نســانية امحكــا  الشــرعية لتحقيقدــا فــي الحيــا  الإ

إبَّان التابي  ، بملآنى ين امحكا  الشرعية اللآملية ما هي إ  وسا   لتحقي  تلك المقاصد الكبرى عملياً 
؛ فقذا ما يدى الحا  ، وفقاً للظرو  والملابسات وامحـوا  والواقـع الملآـي  ، إلـى ين يكـون مـت  تابيـ  

فــقن الحكـ  ي ــدو غيــر  –بسـبء مــن تحكــ  الظـرو   –شــرعي اللآملـي إلــى لــلا  قصـد الشــار  الحكـ  ال
شرعي في تلك الواقلآة ، نظراً لذلك المت  الممنو  شرعاً ، وبالتـالي يجـء إيقـا  اللآمـ  بـ  ، لحـين  وا  

دلالدـا ضـمن يصـ  يو  حكـ  المناا الذي يوجء وق  التنفيذ ، يو استثناء الواقلآة من عمـو  حكمدـا ، واخ
فــي الظــرو   –شــرعي آلــر ، وذلــك حتــى   يتنــاق  الج  ــي مــع الكلــي ، يو   يــ دي تابيــ  الوســيلة 

 . ([32]إلى منافا  مقصودها ) -الم اير  لبي ة التشريع 

ها ، ولا بإلغائها نص خاص ، وهي مع ذلك تتفق مع الأصول وهي كل مصلحة لم يرد باعتبارالمصالح المرسلة : 

والمقاصد العامة ، وتحقق مصلحة عامة للأمة . وهذا النوع من المصالح تعد أصلاً شرعياً ثابتاً ، يجب العمل بمقتضاه ، 

وجب اعتبارها ولو لم يرد فيها نص أو إجماع أو قياس خاص ؛ لأن مفاهيم الشريعة وروحها العامة وقواعدها الكلية ت

ورعايتها ، على ما قضى به علماء الأصول المحققون )
[33]

( . وهذا الأصل يعطي الفقه الإسلامي الصلاحية للتطبيق ، 

ية هي أساس العدل ، والعدل هو المسوغ والاستجابة لمصالح الأمة في كل العصور والبيئات . هذا ، والمصلحة الشرع

لمراعاة الظروف والأحوال الاستثنائية ؛ درءً للمفاسد المترتبة عليها ، أو المشاق والمضار الناجمة عن تحكها ، إذ ليس 

من العدل والإنصاف أن تسوي في الحكم بين الواقعة في الأحوال والظروف العادية ، وبين الواقعة نفسها عند تحكم 

وف وتغيرها ، دون أن تلقي اعتباراً لتغير المآل في الواقعتين ؛ إذ الحكم في الأولى مآلها المصلحة التي شرع الحكم الظر

من أجل تحقيقها ، والثانية ـ في ظرفها المتغير ـ مآلها مفسدة أو مشقة ، أو مضرة ، وهي حتماً غير مقصودة ، فالبقاء 

ه المفسدة غير المقصودة تنكب لمقصد الشارع ، وهو ظلم ، والظلم نقيض على الحكم نفسه مع تغير الظرف الذي مآل

 العدل .

 المطلب الثاني

 قاعدة الاستحسان ومراعاة الظروف والأحوال

: عد الشيء حسناً ) تعريف الاستحسان : في اللغة
[34]

 . ) 

: لم يتفق الأصوليون على تعريف واحد للاستحسان ، من حيث الصياغة اللغوية ، إلا أن مؤدى  صطلاحوفي الا

" عدول المجتهد عن أن يحكم في من الحنفية بأنه : أبو الحسن الكرخيتعريفاتهم له واحد مع تعدد صياغاتها . فقد عرفه 

ل " )المسألة بمثل ما حكم به في نظائرها ، لوجه يقتضي هذا العدو
[35]

" من المالكية بأنه :  ابن العربيوعرفه ( . 

إيثار ترك مقتضى الدليل على طريق الاستثناء والترخص ، لمعارضة ما يعارض به بعض مقتضياته " )
[36]

( . قال 

الأخذ بمصحة جزئية ، في مقابل دليل كلي ): وهو في مذهب مالك : الشاطبي
[37]

. ) 

إذا كان في اطرادها وإجرائها  ويتضح من هذه التعريفات أن الاستحسان يرجع إلى منهج الاستثناء من القواعد العامة ،

 على عمومها ما يؤدي إلى الضيق والمشقة ، المنفيين شرعاً . 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn31#_ftn31
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn32#_ftn32
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn33#_ftn33
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn34#_ftn34
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn35#_ftn35
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn36#_ftn36
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn37#_ftn37


الاستحسان الذي يكثر استعماله حتى يكون أعم من القياس ، هو أن يكون طرداً لقياس يؤدي إلى : "  ابن رشديقول 

" ) الحكم يختص به ذلك الموضع غلو في الحكم ومبالغة فيه ، فيعدل عنه في بعض المواضع ، لمعنى يؤثر في
[38]

 . ) 

   الأدلة على حجية الاستحسان :

ومنهج الاستثناء من القوعد العامة ، مراعاة للمصلحة في مرتبتي : الضرورة والحاجة ، في الأحوال والظروف الطارئة 

 " يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر "ارع الحكيم ، ومن الأصول المقررة شرعاً . قال الله تعالى : ، من سنن الش

" وما [ فاليسر مقصد شرعي بنص الآية ، والعسر منفي شرعاً بنص الآية أيضاً ، وقال تعالى : 185ٍ]سورة البقرة :

 قرر أن الحرج عموماً مرفوع شرعاً ، ابتداءً ، واستثناءً .[ فالآية ت78]سورة الحج : جعل عليكم في الدين من حرج "

وآيات الاستثناء للضرورة ، أو الأعذار ، كثيرة ، لا نريد أن نطيل بذكرها . وحسبنا أن نذكر بعضها ، منها : قوله تعالى 

ن بعد إيمانه ، إلا من " من كفر م[ وقوله تعالى : 173]سورة البقرة : " فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه ": 

" لا [ وقوله تعالى في استثناء أصحاب الأعذار من وجوب الجهاد : 106]سورة النحل : أكره وقلبه مطمئن بالإيمان "

[ . وغيرها كثير ، وهي في جملتها تدل على أن 95]سورة النساء : يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر "

تثناة من حكم القواعد والأحكام العامة ، وأن الاستثناء يكاد يعم أنواع التشريعات كلها مواضع الضرورات والحاجات مس

، سواء الواجبات أو المحرمات ، في العبادات ، أو المعاملات ؛ بل وفي أصل الدين ، وهو الإيمان ، إذا كان القلب 

مطمئناً بالإيمان )
[39]

نهى رسول الله  "ـ 1( . واستثناء مواضع الضرورة والحاجة في السنة من ذلك كثير جداً ، منها : 

 الإنسان ، ورخص في السلم " )  عن بيع ما ليس عند
[40]

 ) . 

) عن بيع الرطب يالتمر خرصاً ، ورخص في العرايا "  " نهى رسول اللهـ 2
[41]

 . ) 

لبس الحرير للرجال ، ثم رخص في لبسه للحاجة " ) عن  " نهى رسول اللهـ 3
[42]

)  . 

علماً أن هذه مصلحة جزئية فردية ، حيث إنه رخص لعبد الرحمن بن عوف ، وللزبير بن العوام ، من حكة كانت بهما ، 

 وهي موضع حاجة ، لا ضرورة ـ كما ترى .

ة الناس عن قطع شجر الحرم وحشائشه ، واستثنى منه الإذخر ؛ استجابة لطلب عمه العباس ؛ لحاج  ـ نهى النبي 4

) إليه ، لقينهم ، وبيوتهم
[43]

. ) 

وهذا الاستثناء من القواعد والأحكام العامة ، بعدم إجرائها على اطرادها وعمومها ، مراعاة للظروف الطارئة ، والتي 

على عمومها الزمني ، دون اعتبار للظروف والملابسات ، إيقاع الناس في ينشأ عن عدم اعتبارها ، بتطبيق النصوص 

الحرج والمشقة ، وهو مضادة لقصد الشارع فيما شرع ، هذا الاستثناء يعتبر مبدأ عاماً ، وقاعدة كلية من قواعد الشرع ، 

م على الوقائع الزمانية ، في ومنهجاً تشريعياً ، يوجب على المجتهدين في اجتهادهم التطبيقي أن يلتزموه ، في الحك

الأحوال والظروف الاستثنائية ، تحقيقاً للمصالح الإنسانية ، الني راعاها التشريع الإسلامي ، في مرتبي الضروريات ، 

استثناء مواضع الضرورات والحاجيات ، سواء العامة منها ، أو الخاصة ، سيراً على الأصول الشرعية العامة ،من مثل:

 موقف الصحابة من الاستحسان :                   ، ونفي الضرر، ودفع المشقة .  ، ورفع الحرج

إذا اقتضت الظروف  -حيث كانوا يستثنون بعض الوقائع  -رضوان الله عليهم  -وهو المنهج الذي سلكه الصحابة 

منع عمر والمفسدة . كما في من عموم تطبيقات النصوص والقواعد العامة ، دفعاً للحرج ، ودفعاً للمضرة ،  -الطارئة 

، إلا بإذنه ولأجل محدد ، حيث منعهم من الخروج إلى الأقاليم وامتلاك الأراضي  كبار الصحابة من مغادرة المدينة

وتقييد هذه الحرية والحق ، إنما اقتضته الظروف الاستثنائية ، وهي حاجة الدولة إلى مشورتهم فيما يستجد الواسعة . 

. ومنعهم من امتلاك الأراضي ، كان وهي مصلحة عامة ، تفوق مفسدة تقييد حريتهم الخاصة من أمور المسلمين 

لمصلحة تتعلق بأمن الدولة ووحدتها ، فقد أدرك عمر بثاقب نظره أنهم لو خرجوا إلى الأقاليم وامتلكوا الضياع الواسعة 

، مما يؤدي إلى إعجاب العامة بهم ، والتفافهم لتجمع الناس حولهم باعتبارهم في مقام القدوة كونهم أصحاب رسول الله 

حولهم ، وقد يسلم هذا إلى أن يؤدي إلى الافتتان بالدنيا ، وتفرق كلمة المسلمين
 ([44])

 . 

محافظة الأمانة لا تضمن ، إلا أنهم حكموا بتضمينهم ، ، علماً بأن أيديهم أيدي أمانة ، ويـد  بتضمين الصناعوحكمهم 

" ) لا يصلح الناس إلا ذاك: "  ، حتى قال علي أبي طالب  على أموال الناس في أيديهم
[45]

 )
 

. والأمثلة على ذلك 

 .كثيرة ، نعرض عنها خوف الإطالة 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn38#_ftn38
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn39#_ftn39
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn40#_ftn40
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn41#_ftn41
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn42#_ftn42
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn43#_ftn43
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn44#_ftn44
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn45#_ftn45


أن الإبقاء على اطراد الأحكام والقواعد العامة في كل الأحوال والظروف ،  -مما سبق  -تبين الاستحسان والظروف : 

بالنظر إلى ظروف التطبيق الملابسة  -دون استثناءات أو رخص ، أو تخصيص في بعض الحالات والجزئيات قد يؤدي 

وتتعارض مع المصالح التي راعتها الشريعة ، وتنافي العدل الذي  إلى مآلات أو نتائج تناقض قصد الشارع فيما شرع ، -

محافظة على التناسق بين الأصول وكليات الشريعة  -هو أصل مقرر ، وغاية تشريعية ، فكان المنهج التشريعي 

ا ، يقتضي هذا الاستثناء ، أو التخصيص بإخراج بعض أفراد الأصل أو الحكم العام من شمول حكمه له -وجزئياتها 

تحقيقاً للعدل والمصلحة ، ومراعاة لهذه الظروف والأحوال التي يؤدي إعمال تلك النصوص وأحكامها العامة أثناء 

ملابستها ، إلى الحرج والمشقة أو المفسدة )
[46]

)
 

 . 

وأصل تشريعي ، يعتبر من سنن الشارع الحكيم في التشريع والتطبيق ، مما يوجب من هنا ، فإن الاستحسان كقاعدة 

على المجتهد الاهتداء والاسترشاد به في الاجتهاد التطبيقي ، معالجة للواقع ، بحيث يحقق المصالح المعتبرة شرعاً ، وأن 

وقائع بظروفها المتغايرة ، دون نظر إلى لا يتعسف في التطبيق بإجراء الأحكام والقواعد العامة على اطرادها في كل ال

نتائجها أو مآلاتها في ظـروف التطبيق ، حتى لا يتنكب طريق العدل والمصلحة . لذلك يقول ابن رشد : " ومعنى 

الاستحسان في أكثر الأحوال هو التفات إلى المصلحة والعدل "
 ([47] )

. 

وأصل الاستحسان هو قدر متفق عليه بين الأئمة المجتهدين ، ومذاهبهم الفقهية ، بين مضيق وموسع
 

. سواء كان هذا 

التخصيص بالنص ، أو بما سواه من الأدلة المعتبرة شرعاً ؛ كالمصلحة الضرورية ، والمصلحة الحاجية ، والعرف ، 

وهو شافعي  –غيرها . قال الـعز بن عبد السـلام في كتابه"قواعد الأحكام.." وأصل رفع الحرج ، ونفي الضرر ، و

اعلم أن الله شرع لعباده السعي في تحصيل مصالح عاجلة وآجلة ، تجمع كل في قاعـدة المستثنيـات : "  –المذهب 

تلك المصالح ، وكذلك قاعدة منها علة واحدة ، ثم استثنى منها ما في ملابسته مشقة شديدة ، أو مفسدة تربو على 

شرع لهم السعي في درء المفاسد في الدارين ، أو في أحدهما ، تجمع كل قاعدة منها علة واحدة ، ثم استثنى منها ما 

في اجتنابه مشقة شديدة أو مصلحة تربو على تلك المفاسد . وكل ذلك رحمة بعباده ، ونظر لهم ، ورفق ، ويعبر عن 

" وذلك جار في العبادات والمعاوضات وسائر التصرفات ذلك كله بما " خالف القياس "
 ([48])

. وهذا هو مفهوم  

الاستحسان في المذاهب الأخرى . ثم ذكر أمثلة كثيرة في كل نوع
 ([49])

، على هذه القاعدة التشريعية ، تدل على  

أصالتها في التشريع ، وفي مراعاة الظروف الاستثنائية ، تنهض بها إلى درجة القطعية . وقد استدل ابن عبد السلام على 

القرآن للحث على  وأجمع آية في، بما يلي ، حيث يقول : " مراعاة الشرع للمصلحة والعدل ، وهما قوام الاستحسان 

[ 90.." ]سورة النحل :  المصالح كلها ، والزجر عن المفاسد بأسرها ، قوله تعالى : " إن الله يأمر العدل والإحسان

.. " ) والعدل : هو التسوية والإنصاف ، والإحسان : إما جلب مصلحة أو دفع مفسدةقال : " 
[50]

)
 

. وقال : ".. 

.. "والإحسان لا يخلو من جلب نفـع ، أو دفع ضـرر ، أو عنهما 
 ([51] )

 . 

هذا ، والشـافعي الذي أنكر الاسـتحسان ، حتى قال : " من استحسن فقد شرع "
 ([52])

" بنيت ، نقل عنه أنه يقول :  

يريد بالأصول : قواعد .." قال ابن عبد السلام ، تعليقاً على هذا القول : "  الأصول على أن الأشياء إذا ضاقت اتسعت

" راد القواعد . وعبر بالضيق عن المشقةالشريعة ، وبالاتساع : الترخيص الخارج عن الأقيسة واط
 ([53])

. بمعنى أن  

بسبب من تحكم  -قواعد الشريعة قامت على الاستثناء ، والترخص ، إذا كان إعمالها واطرادها يؤدي إلى ترتب نتائج 

عنها الشارع الحكيم ؛ كالمشقات ، والحرج ، وهل معنى " الاسـتحسان " عند الحنفية ، لا يرضى  -الظروف الملابسة 

 والمالكية ، والحنابلة والقائلين بحجيته ، إلا هذا ؟! .

"الاستحسان " ينظر إلى لوازم الأدلة ، ويراعي مآلاتها إلى أقصاها ويتلخص لنا من كل ما سبق أن 
 ([54])

. فلو أدى  

إلى عكس المصلحة التي قصدها  -في ظل ظروف مغايرة لبيئة التشريع   -تطبيق الحكم الشرعي في بعض الجزئيات 

ا كثير الشارع ، من تشريع الحكم ، فإنه يحجز الدليل العام عنها ، وتستثنى وفاقاً لمقاصد التشريع . وفي الشرع من هذ

جداً في أكـثر أبوابه ، وهو وإن لم ينص على أصل الاستحسان بأدلة معينة خاصة ، إلا أنه يلائم تصرفاته ، ومأخوذ 

معناه من موارد الأدلة التفصيلية ، فيكون أصلاً شرعياً كليا يبنى عليه استنباط الأحكام ، وتطبيقها )
[55]

. )      

  

  

  

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn46#_ftn46
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn47#_ftn47
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn48#_ftn48
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn49#_ftn49
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn50#_ftn50
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn51#_ftn51
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn52#_ftn52
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn53#_ftn53
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn54#_ftn54
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn55#_ftn55


  

  

  

  

 لمطلب الثالثا

 قاعدة سد الذرائع ومراعاة الظروف والأحوال

جمع ذريعة ، بمعنى الوسيلة أو السبب ) الذرائع في اللغة :
[56]

واصطلاحاً : منع وتقييدها . ( . ومعنى سدها أي منعها 

الوسائل المشروعة إذا أدت إلى مآلات ممنوعة ، حسماً لمادة الفساد ، ومحافظة على مقاصد الشريعة )
[57]

ومعناه ( . 

نت في ذاتها ـ في ظل ظرف من الظروف ـ تؤدي إلى : أن كل وسيلة كانت مشروعة في الأصل ، توسل بها ، أو كا

نتائج غير مشروعة ؛ أو إلى خلاف قصد الشارع من تشريعها ؛ فإنها تغدو غير مشروعة ، وبالتالي يجب أن تمنع ، 

حتى لا يترتب عليها أضرار ومفاسد . وسواء كانت هذه الوسيلة ، من المباحات ، أو الحريات العامة ، أو من الحقوق 

شروعة في الأصل . ذلك أن الشريعة لم تشرع هذه المباحات ، والحقوق ، لتفضي ـ مآلا ًـ إلى المحرمات أو المفاسد الم

والأضرار ؛ بل شرعها ـ كونها وسائل إلى غايات مقصودة ـ من أجل تحقيق المصالح لأصحابها ؛ فإذا ما انقلبت هذه 

الذاتي الباطن( أو بسبب من تحكم الظروف الطارئة الخارجية  المباحات ـ بسبب من القصد غير المشروع )أي الدافع

التي لا إرادة للمتسبب أو المتصرف في نتائجها ـ إلى خلاف ما شرعت له ، بأن كانت لا تحقق لصاحبها مصلحة ، بل 

مقابل  تؤدي إلى مفسدة ، أو تحقق له مصلحة ، إلى جانب مفسدة أكبر في حقه ، أو في حق غيره ، أو مصلحة خاصة ،

مفسدة عامة ؛ فإن على ولي الأمر ـ سياسة ـ أن يقيد تلك الحرية ، أو يمنع التصرف في الحق ؛ درءً لنتائجها الضررية 

في تلك الظروف ، حتى إذا ما زالت تلك الظروف ، التي كانت سبباً في التقييد ، عاد الحكم الأصلي كما كان ، أو عاد 

في الحق المشروع . وهذا التقييد للحريات العامة ، والحقوق الخاصة ، في الظروف  العمل بالحرية العامة ، أو التصرف

الاستثنائية ، لما يترتب عليها من أضرار أو مفاسد ، إنما مستنده المصلحة والعدل ، أي رعاية المقاصد العامة للتشريع 

وعة في الظاهر ، لتحقيق غرض غير الإسلامي ؛ منعاً من الافتئات عليها بطريق غير مباشر ، باتخاذ وسيلة مشر

مشروع ، أو بإفضائها بذاتها إلى مآل ممنوع ، في ظروف معينة ، حتى لو كان القصد مشروعاً ؛ إذ إن العبرة بالنتيجة 

المادية ، دون التفات إلى القصد )
[58]

 . ) 

إن الوظيفة التي تنهض بها هذه القاعدة ، هي العمل على توثيق الأصل العام الذي قامت عليه الشريعة ولذلك ف

الإسلامية ، من جلب المنافع ، ودرء الأضرار والمفاسد
 ([59])

 . 

المآلات ، الواقعة أو المتوقعة ، وهو أصل مقطوع به ، واجب الاعتبار في  وهذه القاعدة تفرعت عن أصل النظر في

النظر في مآلات الأفعال معتبر مقصود الوقائع المختلفة ، بظروفها وملابساتها المحتفة ، لذلك قال الإمام الشاطبي : " 

.."شرعاً 
 ([60])

إنما هو سلطة تقديرية واسعة ،  –في ظل الظروف المتغايرة  –. كما أن هذا التقييد للحقوق والحريات  

سياسة تشريعية ، تسدد خطى الاجتهاد التطبيقي في   منحته الشريعة الإسلامية لولي الأمر ، رعاية للمصلحة والعدل ،

 وما تفضي إليه من نتائج أو مآلات غير مشروعة. تقدير الوقائع والحوادث بظروفها ، وملابساتها ، 

تنهض بحجية قاعدة سد الذرائع ، نصوص كثيرة من الكتاب والسنة ، واجتهاد الصحابة الأدلة على حجية هذه القاعدة : 

الأنعام :  " ]سورة" ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم قول الله تعالى :  -1فمن الكتاب : . 

مت على المسلمين سب آلهة المشركين أمامهم ، وإن كان هذا السب أو الانتقاص من آلهتهم 108 [ . فالآية الكريمة حرَّ

مشروع في الأصل ، أو كان بقصد مشروع ، وهو التعبد لله تعالى بهذا السـب ، وذلك لما يفضي إلى مآل ممنوع ، في 

لسب الذات الإلهية ، وهو مآل ممنوع  –كردِّ فعل لما سمعوا من امتهان آلهتهم  –تلك الحال ، وهو أن يهب المشركون 

" يا أيها الذين آمنوا لا قوله تعالى :  -2وقبيح ، وسيلته ذلك السب الذي كان في أصله مشروعاً ، فمنع لهذا الاعتبار . 

عنا " ، مع أنها كلمة يقولها الصحابة [ . منعوا من قول " را104.." ]سورة البقرة :  تقولوا راعنا وقولوا انظرنا

تأدباً مع مقام النبوة ، إلا أنها لما كانت تفضي إلى مآل ممنوع ، وهو توسل اليهود بها للتطاول على مقام النبي  للرسول

  منعوا من ذلك ، واستبدلوا بها كلمة أخرى تحمل نفس المعنى ، إلا أنها مأمونة من الاستخدام السيئ ، من قبل الغير ،

. 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn56#_ftn56
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn57#_ftn57
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn58#_ftn58
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn59#_ftn59
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn60#_ftn60


"لا تقطع الأيدي في الغزو : "  فقوله  -1وأما من السنة : 
 ([61])

عن إقامة حد السرقة ، وقت الغزو   . نهى النبي 

مآلات فاسدة ، كأن  –في هذا الظرف  –والجهاد ، أي في هذا الظرف العسـكري ، حتى لا تترتب على إقامة هذا الحد 

يلحق بالكفار حمية وغضباً ، أو خوفاً ، فيفشي أسرار المسلمين إلى العدو ، أو يؤدي إلى انتقاص عدد المجاهدين ، الذين 

حاجة ماسة في هذا الظرف إلى كل فرد من أفرادهم في إعلاء كلمة الله والذود عن الحمـى والحرمات . وما شرع هم في 

الحد ، ليكون مآله ترتب مفاسد على المسلمين ، وإنما شرع لمصلحة حفظ الأموال ، ومصلحة الإسلام والمسلمين في هذا 

الظرف أولى وأهم من مصلحة حفظ أموالهم )
[62]

)
 
. 

" . وفي " أخاف أن يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه ، وعلَّل ذلك بقوله :  عن قتل المنافقين امتناع النبي  -2

" " معاذ الله ، أن يتحدث الناس أني أقتل أصحابيرواية البخاري ومسلم قال لعمر : 
 ([63])

. فقد امتنع عليه الصلاة  

والسلام عن قتل المنافقين ، وهو مشروع ، لما فيه من مصلحة التخلص من مكرهم وما يثيرونه بين صفوف المسلمين 

سرار المسلمين إلى أعدائهم ، إلا أن مفسدة التحدث عن من فتنة ، وزعزعة الجبهة الداخلية للمجتمع الإسلامي ، ونقل أ

أن الرسول عليه الصلاة والسلام يقتل أصحابه ، أعظم من مصلحة التخلص منهم . أي لما في ذلك من الحرب الإعلامية 

 المشوهة لحقيقة الإسلام ، وصفات رسول الإسلام الذي بعث رحمة وهداية للناس ، وهو مآل ممنوع شرعاً ولا ريب

(
[64]

)
 

. وغير ذلك من الأدلة من السنة
 ([65])

 . 

بتوريث  –رضي الله عنهما  –طاب فمن مثل ما حكم به عثمان بن عفان وعمر بن الخ -1وأما من اجتهاد الصحابة : 

المطلقة طلاقاً بائناً في مرض الموت ، استثناء من القاعدة العامة التي تقضي بعدم التوارث بين الزوجين إذا انتفى 

. وليس لهما من مستند في ذلك إلا العدالة ، وصون الحق ؛ ذلك أن الطلاق البائن في مثل  سبب الزوجية بالطلاق البائن

قرينة على قصد الزوج الفرار من توريث زوجته ، وهذا قصد غير مشروع ، فيعامل  –مرض الموت  – هذا الظرف

لم يشرع من أجل أن يفضي إلى الحرمان من التوارث ، فلما  –وهو حق مشـروع للزوج  –بنقيض قصده ؛ لأن الطلاق 

ذلك مناقضة لإرادة المشرع ، ومنافاة اتخذ هذا الحق ذريعة إلى قصد غير القصد الذي شرع الطلاق من أجله ، كان 

للعدالة ، ومناقضة المشرع باطلة ، فما يؤدي إليها باطل ، لذلك حكما بالتوريث منعاً من التوسل بما هو مشروع إلى ما 

هو ممنوع)
[66]

ى في تكاليف الشريعة غير ما شرعت له ، فقد ناقض الشـريعة ، ومن " كل من ابتغ( يقول الشاطبي : 

ناقضها ، فعمله في المناقضة باطل " فما يؤدي إليه باطل )
[67]

)
 

روى ابن جرير الطبري بسنده إلى سعيد بن  -2. 

أنه بلغني أنك بعدما ولاَّه المدائن ، وكثر المسلمات : "  إلى حذيفة بن اليمان  الخطاب  جبير قال : " بعث عمر بن

" . فكتب إليه : لا أفعل ، حتى تخبرني : أحلال أم حرام ؟ وما أردت تزوجت من أهل المدائن من أهل الكتاب ، فطلِّقها 

" . م خلابة ، فإذا أقبلتم عليهن غلبنكم على نسـائكم " لا ، بل هو حلال ، ولكن في نسـاء الأعاجبذلك ؟ فكتب إليه : 

فقال : الآن . فطلَّقها "
 ([68])

" ولكني أخاف أن تتعاطوا المومسات منهن. وفي رواية الطبري :  
 ([69])

. وفي رواية : "  

" ) الجاسوسات منهن
[70]

والمحصنات من الذين ( . وهذا من عمر تقييد لأصل الإباحة العامة الثابتة في قوله تعالى : " 

أدرك بثاقب بصره أن الشريعة مبنية على الاحتياط والحزم ، والتحرز مما [ . ولكنه 5" ]سورة المائدة :  أوتوا الكتاب

عسى أن يكون طريقاً إلى الأضرار والمفاسد )
[71]

. فقد بنى عمر بن  لا سيما إذا كان متعلقها المصلحة العامة،  (

اب اجتهاده التطبيقي ، في أمر واليه بالتطليق ، على نتيجة متوقعة من هذا الزواج ، الذي هو في أصله مباح ، وهي الخط

" على المومسات منهن " أو "  الخشية من تعاطي الجاسوسات منهن" أو "  " الخشية من وقوع الفتنة بين المسلمات

، التي تشكلت بسبب من تحكم ظروف الفتح الجديد لفارس ، كفيلة الروايات المتعددة في ذلك . وكل علة من هذه العلل 

بأن تكون سبباً في نفي الحل العام ؛ لأن الشارع الحكيم لم يشرع هذه الإباحة ، ليكون مآلها المفسدة ، أما وقد تبدلت بيئة 

لفعل بالمشروعية ، أو عدم التشريع ، واستجدت ظروف متغايرة ، فإن لهذه الظروف المتغايرة أثراً بالغاً في تكييف ا

المشروعية ، على ما قرره علماء الأصول
 

بالكتابيات في   . ولذلك لما كان مآل العمل بالإباحة العامة في مسألة الزواج

ظل الظروف السياسية والعسكرية لفتح فارس ، التأثير على المصلحة العامة للمجتمع الإسلامي أوقف عمر بن الخطاب 

 لك الظروف ، نظراً لما يترتب عليها من مآلات مضادة لقصد الشارع من تشريع الحكم . العمل بها في ظل ت

أن قاعدة سد هكذا يتبين لنا بعد استعراض نماذج من الأدلة المختلفة من الكتاب ، والسنة ، واجتهاد الصحابة التطبيقي ، 

الذرائع ، أصل من الأصول التشريعية القطعية
 ([72])

، التي اعتبرها الشارع في التشريع والتطبيق ، ولذلك اتفق على  

العمل بها كل الأئمة والمذاهب الفقهية ، وإنما وقع الاختلاف في التطبيقات الفرعية ، من باب تحقيق المناط
 

وهي من . 

لحة الشرعية ، وتوائم عملياً بين المقاصد الشرعية ، وبين الأحكام الشرعية قواعد الشرع العظيمة التي توثق المص

،كونها وسـائل إلى تلك المقاصد ،  العملية ، في التطبيق الواقعي على الوقائع المختلفة بظروفها وملابستها المحتفة

 اعتبار المقصد سقط اعتبار الوسيلةكلما سقط والوسيلة إذا لم تحقق مقصدها عملياً تسقط شـرعياً ، للقاعدة الشرعية " 

"
 ([73])

  . 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn61#_ftn61
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn62#_ftn62
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn63#_ftn63
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn64#_ftn64
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn65#_ftn65
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn66#_ftn66
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn67#_ftn67
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn68#_ftn68
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn69#_ftn69
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn70#_ftn70
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn71#_ftn71
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn72#_ftn72
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn73#_ftn73


وبهذا تبين أن سـد الذرائع خطة تشريعية ، وضعت من أجل توثيق المشروعية ، بالمحافظة على المقاصد الشرعية ، 

منوع ، درءً للمآلات الفاسدة من هذا التذرع . بمعنى توثيق المشـروعية من منعاً من التوسل بما هو مشروع إلى ما هو م

في ظل الظروف  –حيث المآل ، وذلك بتقييد الوسائل من المباحات أو الحريات العامة ، أو الحقوق ، حتى لا تفضي 

 إلى مآل ممنوع . -والأحوال الإنسانية المختلفة 

 المطلب الرابع

 لظروف والأحوالقاعـدة العـرف ومراعاة ا

ترجع معاني مادة ) ع ر ف ( إلى أصلين ، هما : الأول : تتابع الشيء متصلاً بعضه ببعض  تعريف العرف : في اللغة :

. والثاني : السكون والطمأنينة . ومن الأول : وهو التتابع والاتصال : عُرْف الفرس ، سمي بذلك لتتابع الشعر عليه . 

" ]سورة المرسلات :  والمرسلات عُرفاً عُرْفاُ ، أي بعضها في إثْر بعض . ومنه قوله تعالى : "  يقال : جاءت القطا عُرْفاً 

–في أحد معنييه  -[ 1
 ([74] )

رفان ، وهو : أي متتابعات . ومن الأصل الثاني : وهو السكون والطمأنينة : المعرفة والع

إدراك الشيء بتفكر وتدبر لأثره . تقول : عرف فلان فلاناً عِرْفاناً ، ومعرفة : عرفه . وهذا يدل على ما ذكر من سكونه 

إليه ؛ لأن من أن أنكر شـيئاً توحش منه ، ونبا عنه . والعُرْف : المعروف ، سمي بذلك ؛ لأن النفوس تسكن إليه
 ([75] )

 . 

ما هو "  :  الأولوردت تعريفات عدة للعـرف في اصطلاح الأصوليين والفقهاء ، اخترت منها ثلاثة : في الاصطلاح : 

" استقر في النفوس من جهة العقول ، وتلقته الطباع السليمة بالقبول
 ([76] )

ما يغلب على الناس ، أو "  والثاني :. 

"طائفـة منهم ، من قـول أو فعل ، أو تـرك 
 ([77])

 . 

" عادة جمهور قوم ، في قول أو فعل"  والثالث :
 ([78] )

 . 

أضفنا إلى أحد التعريفات الثلاثة ، قيداً يفيد عدم مصادمة النصوص أو   وإذا أردنا بيان حد العرف المعتبر شرعاً ،

القواعد الشرعية
 ([79])

" ما يغلب على الناس ، أو طائفة منهم ، من قول أو . فيكون بذلك حد العرف المعتبر شرعاً :  

" ) فعل أو ترك ، فيما لا يصادم نصاً ، أو قاعدة شرعية
[80]

)
 
.                                

العرف أصل معتبر من أصول الشريعة الإسلامية يرجع إليه في معرفة الأحكام )جيــة العــرف : ح
[81]

)
 

، وإنزالها على 

وقد استدل العلماء على مقتضى أعراف الناس وعاداتهم ، مما ليس فيه نص شرعي ، أو مما أحالته الشريعة عليه . 

[ . فالآية 199.." ]سورة الأعراف :  خذ العفو وأمر بالعرفقول الله تعالى : "  -1حجيته بجملة من الأدلة ، ومنها : 

ومن ورائه العلماء ، بالاحتكام إلى ما تعارفه الناس ، وساروا عليه في تعاملاتهم ، فدل على حجية  الكريمة تأمر النبي 

ب العمل به ، فيما لا يتعارض مع أصول الشريعة ومقاصدها)العرف ، ووجو
[82]

)
 
. 

ما رآه المسلمون حسناً ، فهو عند الله حسن ، وما رآه المسلمون قبيحاً ، فهو عند الله : "  ما رواه ابن مسعود  -2

" قبيح
 ([83])

. فالحديث الشريف يقرر أن ما يراه المسلمون بعقولهم ، من الأعراف والعادات والمعاملات  

والتصرفات وغيرها ، وساروا عليه في تعاملاتهم ، دون إنكار منهم ، فيما لا يتعارض مع القواعد والنصوص 

فهو حسن عند الله ، وما كان حسناً عند الله ، فهو حجة شرعية يوجب الاعتبار والعملالشرعية ، 
 ([84] )

. 

، فهل  : إن أبا سفيان رجل شحيح أنها قالت : قالت هنـد أم معاوية لرسول الله  –رضي الله عنها  –عن عائشـة  -3

" خذي أنت وبنوك ما يكفيك بالمعروفعلي جـناح أن آخذ من ماله سراً ؟ قـال : " 
 ([85])

. فقد أحالها عليه الصلاة  

والسلام إلى العرف
 ([86])

، وهو هنا تقدير خاص ، يرجع إلى الحاجة ، وهي حد الكفاية لها وبنيها . وقد أحال  

 الشرع على العرف في أشياء كثيرة ، ولم يحدد فيها مقداراً معيناً ، بل ترك أمر التقدير إلى العرف ، من ذلك : 

[ . أحالت الآية 6" ]سورة النساء :  اً فليأكل بالمعروفومن كان غنياً فليستعفف ، ومن كان فقيرقوله تعالى: "  -

الكريمة ولي اليتيم في الأكل من ماله على العرف ، وهو مقدار الكفاية
 ([87])

 . 

كثر مدة الحمل ، وغيرها كثيروهكذا في النفقة والسكن والكسوة ، والحيض والطهر وسن اليأس وأ
 ([88])

. فهذه الأدلة  

، فضلاُ عما تقرر من أصول شرعية  وأنه أصل من أصول التشريع ، يوجب العمل بهوغيرها ، تثبت حجية العرف ، 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn74#_ftn74
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn75#_ftn75
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn76#_ftn76
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn77#_ftn77
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn78#_ftn78
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn79#_ftn79
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn80#_ftn80
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn81#_ftn81
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn82#_ftn82
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn83#_ftn83
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn84#_ftn84
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn85#_ftn85
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn86#_ftn86
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn87#_ftn87
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn88#_ftn88


ي شؤون حياة الناس في المجالات التي لم تنص عليها الشريعة ، أو لم تقدر توجب مراعاة الأعراف والعوائد وتحكيمها ف

إذ إن " العادة طبيعة ثانية "  أصل رفع الحرج :ـ 1فيها مقادير خاصة ، بل تركتها للتقدير العرفي ، من هذه الأصول : 

لمالها من سلطة على النفس البشرية
 ([89])

ولما لها من تمكن في الحياة الاجتماعية ، يصعب تخليص الناس منها ،  

" ونزع الناس عن عاداتهم فيه حرج بيِّنونزعهم عنها ، " 
 ([90])

ن أصول التشريع . فرفع الحرج عن الناس ، كأصل م 

إن العوائد لو لم تعتبر ؛ لأدى إلى ، يوجب اعتبار العرف ، والعمــل به ، وتحكيمه بين الناس ؛ لذلك قال الشاطبي : " 

.." تكليف ما لا يطاق ، وهو غير جائز ، أو غير واقع
  ([91] )

فقد جاء الشـرع باعتبار  أصل اعتبار المصالح : -2. 

المصالح ، وتحكيم الناس في أعرافهم ، يحقق لهم المصلحة ؛ لأن العرف في أصله قام على أساس المصلحة
 ([92])

 . 

واعتبار العرف ، والعمل به جار واقع المعيش " الأعراف والعادات " : منهج التشريع الإسلامي في التعامل مع ال

على سنن الشارع في تشريع الأحكام ، ومراعاة الأحوال الإنسانية ، والعوائد المستقرة . فقد جاء الإسلام وللعرب عادات 

. عادات فيها الصالح وفيها  وأعراف يسيرون عليها في حياتهم الاجتماعية ، وتنظيم علاقاتهم ، ومعاملاتهم المختلفة

الفاسد ، وفيها ما هو مشوب بالمصالح والمفاسد . والإسلام بما هو دين الفطرة الإنسانية السليمة ، وتشريعاته جاءت 

لتلبية المطالب والمصالح الإنسانية ، لم يتعامل مع هذه الأعراف والعوائد بأسـلوب واحد ؛ بل تفاوت موقفه من الحياة 

من حيث قربها أو بعدها ، أو توافقها أو تضادها من   والقانونية ، بحسب طبيعة تلك النظم والعلاقات ،الاجتماعية 

قواعده وأحكامه ومقاصده ، وبحسب اسـتقرارها وتمكنها من النفوس والوجدان الحضاري ، وبحسب تلبيتها للمصالح أو 

 -3والتعديل -2الإقرار .  -1اعية والقانونية دار بين : ما هو خلاف ذلك . هذا التفاوت في التعامل مع الأعراف الاجتم

فقد أقرَّ من البيـوع ما كان قائماً على التراضي ، خالياً مما يثير النزاع والخلاف ، أو يوصل إلى أكل أموال والإلغاء . 

الناس بالباطل
 

حبل الحبلة ، وغيرها ... وألغى ما عدا ذلك من بيوع الغرر ؛ كبيع الملامسة ، والمنابذة ، والحصاة ، و
  

وأقر من الزواج النوع الذي يتوافق مع مقاصد الشريعة وأصولها ، وهو الزواج القائم اليوم وألغى ما عدا ذلك من أنكحة 

الجاهلية الفاسدة . وأقر أصل الطلاق ، ونظم طريقته ، فقد كان الرجل في الجاهلية ، يطلق زوجته كيفما شاء ، وبأي عدد 

عها متى شاء . وجاء الإسلام ، وأقر الطلاق في أصله ، ولكن قيده في حدود ثلاث تطليقات ، وبشروط شاء ، ويراج

مخصوصة
 

. وأبقى نظام القصاص في القتل العمد ، بعد أن ألغى العصبية وعادة الثأر ، وأقر الدية على العاقلة في القتل 

الخطأ
 

. وأقر القسامة
 

منسجماً مع مقاصده من جلب المصالح ودرء المفاسد ، وتحقيق . فأقر ما كان متوافقاً مع قواعده و

 اليسر ورفع الحرج مع تهذيب ما يحتاج منها إلى تهذيب ، وألغى ما يتنافى مع قواعده ومقاصده وأحكامه .

قهاء وبهذا يكون التشريع الإسلامي قد وضع المبدأ الواضح لاعتبار العرف وقرر فيه قاعدة سليمة ، اعتبرها الأئمة والف

في الاجتهاد والفتوى . وهي أن كل ما تعارفه الناس وساروا عليه ، ولم يكن فيه حكم مقرر ، يوزن بميزان المصلحة 

الشرعية بعيداً عن الأهواء والشهوات . فإذا كان العرف يحقق للناس مصلحة راجحة ، أو يدفع عنهم مفسدة كبيرة ، ولا 

ار من الشريعة المتبعة ، وإن كان غير ذلك ، ألُغي وأهدر ، لا فرق في ذلك يخل بالمجتمع ، قبُل وأقر العمل به ، وص

بين العرف العـام ، والعرف الخاص
 ([93])

 . 

سنن الشارع الحكيم في من تخصيص النصوص العامة بالعرف مراعاة للأحوال الإنسانية بتحقيق المصالح لهم : 

مراعاة الأحوال الإنسانية باعتبار ما استقرت عليه عوائدهم ، تلبية للمصالح الحاجية : تخصيص النصوص العامة 

بالعرف المستقر ، الذي يقتضي هذا التخصيص تحقيق مصلحة معتبرة . من هنا ، فإننا نجد أن رسول الله عليه الصلاة 

عاماً ، لما فيه من مفسدة ، يستثني من هذا النهي العام موضع العادة أو العرف ، لارتباطه  والسلام إذا نهى عن شيء نهياً 

 بالمصلحة ، ولأن في هذا التعارف ما يدفع تلك المفسدة التي هي مناط النهي العام . من ذلك :

الترخيص في السلم ، لتعامل الناس به ، وحاجتهم إليه ) -1
[94]

الترخيص في العرايا -2( . 
 

، وهو بيع متحقق فيه الربا ، 

استثناء  -3لعدم تساوي البدلين ، ورخص فيه لتعارف الناس التعامل به ، لتعلق حاجتهم فيه ، دفعاً للحـرج عنهم . 

الإذخر من حكم النهي عن قطع شجر الحرم
 

يف البيوت به ، وسد الخلل بين اللبنات في القبور ، ، لاعتيادهم تسق

 ولصنائعهم ، في وقود النار .

فواضح من هذه الأمثلة وغيرها ، أن الرسول عليه الصلاة والسلام لما نهى عن هذه الأمور الثلاثة نهياً عاماً ، ووجد أن 

ا اعتادوه ، رخص لهم في موضع العادة ، للناس عادة قد اعتادوها في بعض صور النهي ، وأن من العسير عليهم ترك م

وخصص النص به ، تحقيقاً لمصالحهم المرتبطة بما اعتادوه ، ودفعاً للحرج عنهم
 ([95])

. وهذا المنهج الذي سنه رسول  

بية لمصالحهم المتعلقة بها ، ودفعاً للحرج عنهم ، يجب ترسـمه في الاجتهاد في مراعاة أحوال الناس وعاداتهم ، تل الله 

التطبيقي ؛ لأنه من سنن الشارع الحكيم في معالجة الواقع الإنساني ، واعتبار العادات والأعراف . وهو ما سار عليه 

سان عند الحنفية والمالكية : الأئمة المجتهدون من بعده ، وفق سنن الشارع ومقاصده . ولذلك كان من أنواع الاستح

الاستحسان الذي سنده العرف ، كتجويز عقد الاستصناع ، وحمل كلام الناس على ما جرت به ألسنتهم ، وفق معانيهم 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn89#_ftn89
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn90#_ftn90
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn91#_ftn91
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn92#_ftn92
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn93#_ftn93
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn94#_ftn94
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn95#_ftn95


ومقاصدهم منها ، كما في الأيمان وغيرها
 ([96])

هذا ، أن الأئمة يبطلون العمل بالنصوص الشرعية ،  . وليس معنى 

لمجرد عرف طارئ عليها ، أو يتهاونون في إعمالها في الواقع الإنساني ، لمجرد كونه أمراً معتاداً ، تعارفه الناس واقعاً 

مصلحة ؛ بل خصصوا بالعرف العام الطارئ ، بعض النصوص الشرعية العامة ؛ لأنه يعبر عن حاجة متعلقة به ، أو 

في  –ارتبطت به . وأصل الشريعة تقضي بوجوب رعي المصالح ، ورفع الحرج ودفعه . " فيكون ذلك التخصيص 

تخصيصاً بمجموعة النصوص النافية للحرج ، والداعية إلى التيسـير ، والنصوص التي تستثني مواضع  –الحقيقة 

الضرورة "
 ([97])

 كما رأينا من قبل . 

مما هو مقرر أصولياً أن الأحكام الشرعية تدور مع عللها وجوداً وعدماً . وإذا كان مناط تغير الأحكام بتغير العرف : 

رها ، لا الحكم الشـرعي هو العرف ، أو المصلحة الزمانية المرتبطة به ، فإن الحكم الشرعي يتغير بتغيره ، أو بتغي

محالة . والذي يدخل في هذا النوع من الأحكام المتغيرة ، هي الأحكام الاجتهادية ، التي ارتبطت بالمصالح المتغيرة 

بتغير الأعراف ، والأزمان ، والبيئات . وهذا أصل مقرر ، وهو من سنن الشارع الحكيم ، كما رأينا في تخصيص 

والتزموه في الاجتهاد التطبيقي . جاء أبو البحتري إلى شـريح القاضيالنصوص العامة ، وهو ما سار عليه الأئمة 
 

، فقال 

له : " ما الذي أحدثت في القضاء ؟! فقال : " إن الناس قد أحدثوا فأحدثت "
 ([98])

 . 

ما وجدت القضاء إلا ما " ثم قال : "  ء ما صلح الناس ، فإذا فسدوا فاستحسنواقيسوا القضاوقال إياس بن معاوية : " 

" يستحسن الناس
 

. أي أجروا القواعد العامة على عمومها في الأحوال والظروف المستقرة ، وبقاء الناس على الصلاح  

ير الناس وفسادهم ، ما يوقعهم ، فإذا تغيرت الظروف والأحوال بالناس ، فصار في إجرائها على عمومها ، بسبب من تغ

في الحرج ، أو ما لا يتناسب مع أحوالهم ، فاستثنوا من هذه القواعد ، بما يتناسب مع أوضاع الناس . وقال عمر بن عبد 

"تحدث للناس أقضيـة بقـدر ما أحدثوا من فجور العزيز : " 
 ([99])

. أما إبقاء الأحكام التي مناطاتها الأعراف والعادات   

المتغيرة ، على اطرادها وعمومها ، بالرغم من تغيرها ، فهو خلاف الإجماع ، ومخالفة لسنن الشارع في التشريع ، 

ر تلك العوائد ، خلاف إن جري هذه الأحكام التي مدركها العوائد ، مع تغيومناف للعدل والمصلحة . قال القرافي : " 

الإجماع ، وجهالة في الدين . بل كل ما هو في الشريعة يتبع العوائد ، يتغير الحكم فيه عند تغير العادة ، إلى ما تقتضيه 

" العادة المتجددة
 ([100])

ر للفتوى : " فمهما تجدَّد العرف اعتبره ، ومهما سقط أسقطه ، ولا . ويقول توجيهاً لمن يتصد 

تجمد على المسطور في الكتب طول عمرك ؛ بل إذا جاء رجل من غير أهل إقليمك يستفتيك ، لا تجره على عرف بلدك 

مقاصد علماء ، والمقرر في كتبك . فهذا هو الحق الواضح . والجمود على المنقولات أبداً ضلال في الدين ، وجهل ب

المسلمين ، والسلف الماضين "
 ([101])

 . 

ذا هو الأصل المقرر ، والمنهج المتبع ؛ لأن التشريع الإسلامي لم ينزل في فراغ ، وإنما أحكامه ارتبطت بحياة الناس 

هم . ولذلك نرى كثيراً من الأحكام الاجتهادية ارتبطت بالعرف ، وجوداً وعدماً . وهو ومصالحهم ، وبظروفهم وأحوال

أصل معتبر عند المذاهب كلها . قال القرافي : ".. أما العرف فمشترك بين المذاهب الفقهية ، ومن استقرأها وجدهم 

يصرحون بذلك فيها "
 ([102])

. فتبين من كل ما سبق ، أن الحكم الشرعي المبني على العادة المتغيرة ، أو المصلحة  

الشرعية المرتبطة بالعادة المتغيرة ، يتغير الحكم تبعاً لتغيرها ، سواء كانت هذه العادة المتغيرة تحقق مصلحة ضرورية 

طه ارتباطاً وثيقاً . والمناط هنا ، هو العرف ، أو المصلحة التي يمثلها العرف . ، أم مصلحة حاجية ، إذ الحكم يرتبط بمنا

وأنت ترى بكل ذلك ، كيف أن التشريع الإسلامي ، باعتباره العرف أصلاً من أصول التشريع ، كيف أنه يحقق مصالح 

ومداركهم التي تنشئ الأعراف  الناس ، ويراعي ظروفهم وأحوالهم ، ويسير معها أنى سارت ، وكيف أنه يحترم عقولهم

ن المصطلحات العرفية ، فيبني عليها أحكامه ، ويفسـرها ضمن مقاصدهم  والعادات ، وتبني العلاقات الاجتماعية ، وتكوِّ

ومعانيهم فيها ، تحقيقاً للمصالح الإنسانية ، واستجابة لدواعي الفطرة الإنسانية ومقوماتها في كل زمان ومكان ، ورفعاً 

تغير الفتوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والمشاق عن الناس . يقول ابن القيم تحت فصل " للحرج 

" : " هذا فصل عظيم النفع جداً ، وقد وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة ، أوجب الحرج  والنيات والعوائد

ـريعة الباهرة التي هي في أعلى مراتب المصالح لا تأتي به .."والمشقة ، وتكليف ما لا سبيل إليه ، ما يعلم أن الش
 ([103] )

كثير من الأحكام تختلف باختلاف الزمان ، . ويقرر ابن عابدين في رسالته " نشر العرف .." هذه الحقيقة ، فيقول : " 

أهله ، أو حدوث ضرورة ، أو لفساد أهل الزمان ، بحيث لو بقي الحكم على ما كان عليه أولاً ، للـزم منه لتغير عرف 

"المشقة ، والضرر بالناس ، ولخالف قواعد الشـريعة المبنية على التخفيف والتيسير ، ودفع الضرر والفساد 
 ([104])

 .

إن جمود وهذا من العدل الذي جاءت به الشريعة ، وأمرت بتحقيقه ، وجعلته ميزاناً بين الناس . يقول ابن عابدين : " 

المفتي أو القاضي على ظاهر المنقول ، مع ترك العرف والقرائن الواضحة ، والجهل بأحوال الناس ، يلزم منه تضييع 

" ثيرينحقوق كثيرة ، وظلم خلق ك
 ([105])

.وقال ابن القيم : " الحاكم إذا لم يكن فقيه النفس في الأمارات ودلائل الحال ، 

كفقهه في كليات الحوادث ، ضيع الحقوق "
 ([106])

. وعلى هذا ، فالفقيه لا بد أن يكون على معرفة تامة بأحوال الناس  

وأعرافهم وعوائدهم ، حتى يكون عالماً بأعذارهم وظروفهم ، ومواضع ضرورتهم وحاجياتهم ، متحققاً بالرفق ، والعدل 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn96#_ftn96
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn97#_ftn97
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn98#_ftn98
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn99#_ftn99
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn100#_ftn100
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn101#_ftn101
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn102#_ftn102
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn103#_ftn103
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn104#_ftn104
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn105#_ftn105
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn106#_ftn106


الحرج ، والإحسان ؛ وإلا تنكب هذا الطريق ، وجافى العدل ، وأوقع الناس في
 ([107])

. هذا ، وقد تفرع عن هذا الأصل  

من مجلة  36" المادة / العادة محكمة، عدة قواعد فقهية ، ذات تطبيقات متعددة في أبواب الفقه المختلفة ، من مثل : " 

الأحكام العدلية
 ([108])

من المجلة 43" المادة / المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً "  
 ([109])

المعروف بين التجار . "  

لةمن المج 44" المادة / كالمشروط بينهم
 ([110])

من المجلة 45" المادة / التعيين بالعرف كالتعيين بالنص. "  
 ([111])

 . 

  

  

  

 خاتمة

من أجل تحقيق المصالح الإنسانية في الحال والمآل ، في الظـروف والأحـوال العادية ، وفي  لقد جاء التشريع الإسلامي

الظروف والأحوال الاستثنائية الطارئة ، على المستوى العام والمستوى الخاص ، في كل المجالات : في العبادات وفي 

لآخرة . ولقد نهضت بوظيفة مراعاة الظروف المعاملات التي تغطي جميع مجالات الحياة الإنسانية ، و في الدنيا وا

والأحوال الإنسانية الطارئة قواعد أصولية عامة ، كقاعدة العدل والمصـلحة التي تتدخل في ضبط عملية الاجتهاد 

التطبيقي ، وتسـدد خطى المجـتهد في الـوقائع المختلفة ، خاصة عند تحكم الظروف الطارئة ، بحيث يرعى تحقيق 

؛ منعاً من ترتب مآلات ممنوعة شرعاً . وقاعدة الاستحسان التي تنهض بوظيفة معالجة غلو اطراد  المصلحة عدلاً 

 القواعد العامة في الظروف والأحوال الاستثنائية .

أما قاعـدة سد الذرائع ؛ فإنها تعمل على المحـافظة على مقاصد التشريع الإسلامي العامة في الواقع الإنساني ، والوقاية 

آلات غير المشروعة ، منعاً من الافتئات على الشرع ، بالتوسل بأحكامه إلى خلاف مراد الشارع وقصده ، بقصد من الم

أو من غير قصد ؛ لأن العبرة في التشريع بالنتائج المادية ، ولا يلتفت إلى القصد الحسن إذا كان المـآل ممنوعاً شرعاً ، 

يه التشريـع الإسلامي كله ، وهو رعي المصـالح واعتبـارها في الوقع وذلك من أجل توثيق الأصـل العام التي قام عل

 الإنساني ، مواءمة بين التشريع والتطبيق . 

وتحكيم العرف واعتماده أصلاً من أصول التشريع يدل على مدى احترام التشريـع الإسلامي للعقل الجمـعي للناس الذي 

قات الإنسانية ، تلبية للمصالح الإنسانية التي لا تتعارض مع مقررات ينشئ العادات والأعراف التي تحكم طبـيعة العلا

الشريعة أصولاً ومقاصد . ودليل على استجابة التشريع الإسلامي لمقررات الفطرة الإنسانية ومقوماتها ، حيث تميل إلى 

طبيعة ثانية " ، فكمـا يعسر على  الأنس بما اعتادته وألفته ، وتتضرر بنزعها عن العوائد والطبائع ، حتى قيل " إن العادة

النفس نزعها من طبعها وعادتها ، فكذلك الحال في نزع الناس عن عاداتهم وأعرافهم التي استقرت في وجدانهم ، 

فصارت جزءً من كيانهم الاجتماعي ، وعـنواناً لحضارتهم وثقافتهم . من هنا ، جاء التشريع الإسلامي مقرراً لها 

اماً لشخصيتهم الاجتماعية ، وكيـانهم الحضاري ؛ إلا أن تكون هذه الأعراف والعوائد مصادمة لنص ومعترفاً بها ؛ احتر

شرعي ، أو متعارضة مع مقصد شرعي ، أو مع النظام الشرعي العام، فحينئذ لا اعتبار لعرف هو كذلك ، وهو " 

الفاسدة تقوم على أساس التدرج في التغيير  العرف الفاسد " ومع ذلك ؛ فإن سياسة التشريع الإسلامي في تغيير الأعراف

، حتى يستجيب الناس لتعاليمه ، ولا يلزم عن التغيير أي ضرر أو مفسـدة ؛ لأن التشريع الإسلامي ينشد في أي تغيير 

 تحقيق مصالح الناس ، لا التغيير لذات التغيير .

 الهوامش:

 الجـويني ، غيال امم  في التيال الظل  ، تحقي  : د. مصافى حلمي ، د. ف اد عبد المنلآ  يحمد . [1]

 . 173، ش: 3  ( ا : 1990هـ ـ1411.)ا سكندرية : دار الدعو   173

عبد الحميد ، )بيروت :  ( ابن قي  الجو ية ، إعلا  الموقلآين عن رء اللآالمين ، تحقي  : محمد محيي الدين [2])
  3، ش :  3مابلآة دار السلآاد ( ا ،   يوجد ، ج: 

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn107#_ftn107
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn108#_ftn108
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn109#_ftn109
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn110#_ftn110
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftn111#_ftn111
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftnref1#_ftnref1
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftnref1#_ftnref1


،  1  ( ا : 1997هـ ـ1417( الشاابي ، الموافقات ، تحقي  : مشدور حسن آ  سلمان )اللبر: دار ابن عفان ، [3])
 .184، ش :  3. و ج : 278، ش :  5ج : 

([4]
 ( 1990هـ ـ1410  محمد شري  سكر، )بيروت :دار إحياء اللآلو  ،( ولي الله الدهلوي ،حجة الله البال ة ، تحقي 
 .  329، ش : 1، ج :  1ا 

([5]
هـ 1402( ابن عبد البر ، التمديد لما في المواأ من الملآاني وامسانيد ، )الم رء : مابلآة فضالة المحمدية ،  
 .  334، ش : 24، ج : 2 ( ا1982ـ

([6]
، ش  10ي شرح صحيت البلاري ، )بيروت : دار الملآرفة ( ا   يوجد ، ج : ( ابن حجر اللآسقلاني ، فتت البار  

480  . 

([7]
 122، ش :2( ابن عاشور ، يصو  النظا  ا جتماعي في الإسلا  ، )تونس : الشركة التونسية للتو يع( ا  

 . 24( المرجع الساب  ، ش:[8])

([9]
ا جتداد بالريي ، )دمش  : الشركة المتحد  للتو يع ،  ( الدكتور محمد فتحي الدريني ، المناهج امصولية في 

 . 22،  32، ش : 2 ( ا1985هـ ـ1405

([10]
 ( ابن القي  ، الار  الحكمية في السياسة الشرعية ،تلآلي  بديج غ اوي )بيروت : دار إحياء اللآلو ( 

([11]
،  2، ج :  4 ( ا 1978هـ ـ1398بداية المجتدد ونداية المقتصد ، )بيروت : دار الملآرفة ،  ( ابن رشد ،  

 .  185ش:

([12]
 . 160، ش : 2( اللآ  بن عبد السلا  ، قواعد امحكا  ، ج :  

([13]
( الدكتور محمد الصاد  عرجون ، الموسوعة في سماحة الإسلا  ، )جد  : الدار السلآودية للنشر والتو يع،  

 . 266، ش :  1، ج:  2 ( ا 1984هـ ـ1404

([14]
 . 273، ش :  1لساب  ، ج :( المرجع ا 

([15]
 . 274، ش :  1( المرجع الساب  ، ج :  

([16]
 . 373، ش :  4( ابن القي  ، إعلا  الموقلآين ، ج : 

([17]
 . 3، ش :  3( المصدر الساب  ، ج :  

([18]
 . 291ش :  1، و ج : 176،  172ش :  3( انظر : الشاابي ، الموافقات ، ج :  



([19]
 . 534، ش : 2لموافقات ، ج :( الشاابي ، ا 

([20]
( يبو حامد ال  الي ، المستصفى من عل  امصو  ، تحقي  د. محمد سليمان امشقر ، )بيروت : م سسة الرسالة،  

 . 416، ش :1، ج : 1 ( ، ا 1997هـ1417

([21]
 .  417-416، ش :1( ال  الي ، المستصفى ، ج : 

([22]
 . 430، ش :1( المصدر الساب  ، ج :  

([23]
( يبو حامد ال  الي ، شفاء ال لي  في بيان الشب  والملي  ومسالك التلآلي  ، تحقي  د. حمد الكبيسي ، )ب داد :  

 فما بلآدها .  209 ( ش : 1971هـ ـ 1390مابلآة الإرشاد ، ر اسة ديوان اموقا  ، 

([24]
لواني ، )بيروت : م سسة الرسالة ، ( الرا ي ، المحصو  في عل  يصو  الفق  ، تحقي  د. ا  جابر في  اللآ 

 .  163، ش :5، ج :  2 ( ا1992هـ1412

([25]
 . 233، الدريني ، المناهج امصولية ، ش :  160، ش : 2( ابن عبدالسلا  ، قوعد امحكا  ، ج :  

رهان في يصو  الفق  ، تحقي  :د. عبداللآظي  الديء ، )المنصور  : دار الوفاء للاباعة والنشر، الجويني ، الب [26]
 . 417، ش :1. وال  الي ، المستصفى ، ج : 602، ش :1، ج : 1 ( ا1992هـ1412

([27]
 . 18، ش :2الموافقات ، ج :  الشاابي ، (  

([28]
 . 12/6923ك  المرتد والمرتد  واستتابتد  : ( رواا البلاري : كتاء استتابة المرتدين ، باء ح 

([29]
 . 21، ش :2( الشاابي ، الموافقات ، ج : 

([30]
 . 23-22، ش :2( المصدر الساب  ، ج :  

([31]
 . 236المناهج امصولية ، ش :  ، والدريني،  1/291،  176، ش :3( المصدر الساب  ، ج : 

([32]
 وما بلآدها . 177، ش :5، وج : 176 - 172، ش :3( الشاابي ، الموافقات ، ج : 

([33]
 وما بلآدها . 330( ابن عبد السلا  ، قواعد امحكا  ، ش :  

([34]
، ش  1 (ج :1979هـ ـ1399( الااهر يحمد ال اوي ، ترتيء القاموس المحيا ، )بيروت : دار الكتء اللآلمية ،  
:643 

([35]
لر الإسلا  الب دوي ، ضبا وتلآلي  محمد الملآتص  بالله ( عبد اللآ ي  البلاري ، كش  امسرار عن يصو  ف 

 .  8ـ7، ش :4، ج: 2 ( ا1994هـ ـ1414الب دادي )بيروت : دار الكتاء اللآربي ،

http://www.ulum.nl/E71.html#_ftnref26#_ftnref26
http://www.ulum.nl/E71.html#_ftnref26#_ftnref26


([36]
 . 196، ش :5الشاابي ، الموافقات ، ج :  ( 

([37]
 . 194ـ193، ش :5( الشاابي ، الموافقات ، ج : 

([38]
 ا : دار ابن عفان . ، 639، ش :2( المصدر الساب  ، ج : 

([39]
( د . محمد عبد اللاي  الفرفور ، نظرية ا ستحسان في التشريع الإسلامي وصلتدا بالمصلحة المرسلة ، )دمش   

 . 37 ( ش :1987: دار دمش  ، 

([40]
 . 2241،  2240/ رق 4/429( رواا البلاري : كتاء السل  ، باء السل  في و ن ملآلو  :  

([41]
،  2381/رق 5/50لاري : كتاء المساقا  ، باء الرج  يكون ل  ممر يو شرء في حا ا يو في نل  :رواا الب  ( 

   . 1536/رق 3/1174ومسل  : كتاء البيو  ، باء الندي عن المحاقلة والم ابنة :

([42]
 .  2919/ رق  91، باء الحرير في الحرء  59( رواا البلاري : كتاء الجداد  

([43]
 . 448،447،445/رق 82، باء تحري  مكة ..15كتاء الجداد ( رواا مسل  :  

([44]
  49-48( الفرفور ، نظرية ا ستحسان ، ش :  

([45]
 . 6/137، والبيدقي في " السنن الكبرى "  6/285( يلرج  ابن يبي شـيبة  

([46]
هـ 1402ار القل  ،( انظر : عبد الوهاء للا  ، مصادر التشريع الإسلامي فيما   نش في  ، )الكويت : د 
 . 68، ش :  5 ( ا1982ـ

([47]
 . 638، ش :2، الشاابي ، ا عتصا  ، ج : 185، ش : 2( ابن رشد ، بداية المجتدد ، ج : 

([48]
 . 307، ش : 2( ابن عبد السلا  ، قواعد امحكا  ، ج : 

([49]
 .  334-307، ش :2( انظرها ج : 

([50]
 . 328-327، ش :2( المصدر الساب  ج : 

([51]
 . 328، ش :2( المصدر الساب  ،ج : 

([52]
 .  162، ش :4( اممدي ، الإحكا  في يصو  امحكا  ، ج : 

([53]
 . 332، ش :2( ابن عبد السلا  ، قواعد امحكا  ، ج : 

([54]
 . 199، ش :5، وج : 209، ش :1( الشاابي ، الموافقات ، ج : 



([55]
 ( .2، بالدام  رق ) 40، ش :1ا  على ، الموافقات ، ج :( انظر : تلآلي  امستاذ عبد الله در  

([56]
 . 93، ش :8( ابن منظور ، لسان اللآرء ، )بيروت : دار صادر(، ج: 

([57]
اا( عرف  القرافي بقول  :   ، قا  الشاابي : "  32،ش:2، الفرو  ،ج : اا : الاهةاو:ائ اصلف:اهاخاه  ا البا

 . 199، ش :4الموافقات ، ج :  "  اإلىالف:هةااو ف ف اصلذةصئعالاصلةو: ابلااهوالح

([58]
 .  627ـ626( الدريني ، المناهج امصولية ، ش : 

([59]
 .  335،  326( محمد يبو  هر  ، مالك ، )القاهر : دار الفكر اللآربي( ش :  

([60]
 . 177، ش :5( الشاابي ، الموافقات ، ج : 

([61]
 .  4/140لحدود : ( رواا يبو داود في " سنن  " كتاء ا 

، وابن قدامة المقدسي ، الم ني ، )بيروت:دار الكتاء  7-5، ش :3(ابن القي  ، إعلا  الموقلآين ، ج :[62])
 .  537، ش :10 ( ج :1983هـ ـ1403اللآربي،

([63]
 . 3518/ رق  6/546( رواا البلاري : كتاء المناقء ، باء ما يندى من دعوى الجاهلية :  

([64]
 . 44ذهء ، المت ت ، ش : ( حسين ال 

([65]
( سا  ابن القي  يدلة كثير  على حجية سد الذرا ع من الكتاء والسنة يوصلدا إلى تسلآة وتسلآين دليلًا . انظرها في  

 وما بلآدها . 137، ش :3، إعلا  الموقلآين ، ج:

([66]
 . 131-130( الدريني ، المناهج امصولية ، ش :  

([67]
 . 28-27، ش :3ات ، ج:( الشاابي ، الموافق 

([68]
، ش 3، ج :1 ( ا1987هـ ـ1407( ابن جرير الابري ، تاريخ امم  والملوك ، )بيروت : دار الكتء اللآلمية ، 
:588 . 

([69]
، ش 4 ( ج :1983هـ ـ1403( ابن جرير الابري ، جامع البيان في تفسير القرآن، )بيروت :دار الملآرفة،  
:366-367  . 

([70]
 . 588، ش :3ير الابري ، تاريخ امم  والملوك ، ج :( ابن جر  

([71]
 . 264، ش :2الموافقات ، ج : ( الشاابي ،  

([72]
 . 528،  263، ش :3( الشاابي ، الموافقات ، ج : 



([73]
 .  121، ش :2، وابن عبد السلا  ، قواعد امحكا  ، ج : 33، ش :2( القرافي ، الفرو  ، ج: 

([74]
: " ه  هي الملا كة إذا يرسلت باللَآر  ، يو كلُآر  الفرس ، يتبع بلآض  بلآضاً ، يو هي الرياح  ( قا  ابن كثير 

 . 459، ش:4 ( ج :1969هـ ـ1388تفسير القرآن اللآظي  ، )بيروت :دار الملآرفة ،  إذا هبت شي اً فشي اً ؟ " :

([75]
هـ 1391:مصافى البابي الحلبي ،( ابن فارس ، ملآج  مقاييس الل ة ، تحقي  عبدالسلا  هارون ،) مصر  
 .   281، ش :4 ( ج:1971ـ

([76]
 . ا : بدون . 114، ش :2ج: نشر اللآر  .. ،  -(ابن عابدين ، مجمو  الرسا    

([77]
 .  33 ( ش : 1971هـ ـ1391( محمد اللضر حسين ، الشريلآة الإسلامية صالحة لك   مان ومكان ، ) 

([78]
 .  840، ش :2 ( ج:1967قدي ، )دمش  :مابلآة يل  باء امديء،( مصافى ال رقا ، المدل  الف 

([79]
  ( لذلك قا  ابن عاية في تفسـير " ويمر باللآر  " : " ملآناا بك  ما عرفت  النفوس مما   تـردا الشريلآة " : 

ق  ، ، وعرف  النسفي : " هو ك  لصلة يرتضيدا اللآ 233، ش :7المحرر الوجي  ، )فاس : المجلس اللآلمي ( ج:
 . 169، ش :2مدارك التن ي  وحقا   التأوي  ، ج :  ويقبلدا الشر  " :

([80]
( عاد  عبدالقادر بن محمد ولي قوت  ، اللآر  : حجيت  ، ويثرا في فق  الملآاملات المالية عند الحنابلة ، )مكة  

 .  104، ش:1( ا1997هـ ـ1418المكرمة :المكتبة المكية ،

([81]
   270، ش :2  القرآن ، تحقي  محمد البجاوي)القاهر  :ابلآة عيسى البابي الحلبي( ج:( ابن اللآربي ، يحكا 

([82]
 .  346، ش :4، )دار الشلآء ( ج:  ( القرابي ، الجامع محكا  القرآن 

([83]
،  8593،  8583،  8582/ رق  9/18، والابراني في " الكبير "  3600( رواا يحمد في " المسند " رق   

 . 130، والب ار في " مسـندا " رق   246في " المسند " رق  والايالسي 

([84]
 . 89 ( ش : 1983هـ ـ1403( السيواي امشباا والنظا ر ، )بيروت : دار الكتء اللآلمية ، 

([85]
 ( رواا البلاري في البيو  ، وفي المظال  ، وفي النفقات : باء نفقة المري  إذا غاء عندا  وجدا ..  

([86]
 . 312، ش:5حر ، فتت الباري ، ج:( ابن ج 

([87]
 . 312، ش :5( المصدر الساب  ، ج: 

([88]
  390، ش:2( انظر : ال ركشي ، المنثور في القواعد ، تحقي  د.تيسير فا   ، )الكويت : ار  اموقا  (ج: 

([89]
 . 139( عدنان ولي قوت  ، اللآر  : حجيت  ويثرا ، ش :  



([90]
 . 141 – 140، ش :2ر  ، ج:( ابن عابدين ، نشر اللآ 

([91]
 . 288، ش :2( الشاابي ، الموافقات ، ج: 

([92]
 .  353، و يبو  هر  ، مالك ، ش:  288-287، ش :2( المصدر الساب  ، ج: 

([93]
 ( ش 1982( انظر: د. محمد مصافى شلبي ، الفق  الإسلامي بين المثالية والواقلآية،)بيروت :الدار الجاملآية ،  
 :83 . 

([94]
 . 3/111( رواا البلاري : كتاء السل  ، باء السل  في كي  ملآلو   

([95]
، وعبد الرحمن تاج ، السياسة الشرعية ، )مصر :دار  87( شلبي ، الفق  الإسلامي بين المثالية والواقلآية ، ش:  

 .  83 ( ش : 1953هـ1373التألي  ،

([96]
 . 10: ، ش4( عبد اللآ ي  البلاري ، كش  امسرار ، ج: 

([97]
 . 88( شلبي ، الفق  الإسلامي بين المثالية والواقلآية ، ش:  

([98]
 . 91، ش:6( ابن سلآد ، الابقات ، ج: 

([99]
 . 5، ش:2 ( ج:1981هـ ـ1401( ال رقاني ، الشرح على المواأ ، )بيروت :دار الملآرفة ، 

([100]
 .  68اهر  :مابلآة امنوار( ش:( القرافي ، الإحكا  في تميي  الفتاوى عن امحكا  ، )الق 

([101]
 ، في الفر  بين قاعد  اللآر  القولي واللآر  اللآملي . 176، ش:1( القرافي ، الفرو  ، ج: 

([102]
 . 448( القرافي ، شرح تنقيت الفصو  ، تحقي  ا  عبدالر و  سلآد ، )القاهر  :دار الفكر( ش: 

([103]
 . 3، ش :3( ابن القي  ، إعلا  الموقلآين ، ج: 

([104]
 . 284، ش:2( ابن عابدين ، مجمو  الرسا   ، نشر اللآر  ، ج: 

([105]
 . 43، ش:1( ابن عابدين ، مجمو  الرسا   ، رسالة شرح عقود رس  المفتي ، ج: 

([106]
ش 3( ابن القي  ، بدا ع الفوا د ، تحقي  محمد منير عبدا الدمشقي )القاهر  : باموفست عن الابلآة المنيرية( ج: 
 . 88، ش:1. وانظر : ابن القي  ، إعلا  الموقلآين ، ج: 117:

([107]
 .  261-259، ش:4، وج: 259-258، ش:4( انظر : الشاابي ، الموافقات ، ج: 

([108]
 . 219( يحمد ال رقا ، شرح القواعد الفقدية ، ش:  



([109]
 . 237( ال رقا ، شرح القواعد الفقدية ، ش: 

([110]
 . 239ش: ( المرجع الساب  ، 

([111]
 . 241( المرجع الساب  ، ش: 

 قائمة المصادر والمراجع 

 م( ط : الأولى 1984هـ1404، الإحكام في أصول الأحكام ، )بيروت : دار الكتاب العربي ، الآمديـ 

 م( ، ط : الأولى .1987هـ1407، رسالتان في القياس ، )عمان : دار الفكر ، ابن تيميةـ 

 عد النورانية الفقهية ، تحقيق محمد حامد الفقي)بيروت :دار الندوة الجديدة ( .، القوا ابن تيميةـ 

 ، مجموع الفتاوى ، جمع وترتيب : عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ، )مكة المكرمة : مطبعة الحكومة( . ابن تيميةـ 

 ط : الرابعة . م(1978هـ1398، بداية المجتهد ونهاية المقتصد ، )بيروت : دار المعرفة ، رشد ابنـ 

، الأشباه والنظائر ، تحقيق عادل أحمد عبدالموجود وعلي محمد معوض )بيروت : دار الكتب العلمية  ابن السبكيـ 

 م( ط : الأولى .1991هـ1411،

 م ( .1983هـ ـ1403المقدسي ، المغني ، )بيروت: دار الكتاب العربي ، ابن قدامةـ 

 العالمين ، تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد )مطبعة دار السعادة( .، إعلام الموقعين عن رب  ابن القيمـ 

 ، الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ، تعليق بهيج عزاوي )بيروت: دار إحياء العلوم( . القيم ابنـ 

لبغدادي : عبد العزيز ، كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي ، ضبط وتعليق محمد المعتصم بالله ا البخاريـ 

 م( ط : الثانية .1994هـ1414)بيروت : دار الكتاب العربي ،

 م( ط :الأولى . 1953هـ1373عبد الرحمن ، السياسة الشرعية )مصر : دار التأليف ، تاج :ـ 

، البرهان في أصول الفقه ، تحقيق عبدالعظيم الديب)المنصورة : دار الوفاء للطباعة والنشر  لجوينيـ ا

 : الأولى . م( ط1992هـ1412،

م( ط 1982هـ1402)الكويت : دار القلم الكويت ،   : عبد الوهاب ، مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه خلافـ 

 : الخامسة .

: د. محمد فتحي ، المناهج الأصولية في الاجتهاد بالرأي ، )دمشق : الشركة المتحدة للتوزيع  الدرينيـ 

 م( ط : الثانية .1985هـ1405،

( ط : 9م1990هـ1410: ولي الله ، حجة الله البالغة ، تحقيق محمد شريف سكر)بيروت : دار إحياء العلوم ، لدهلوياـ 

 الأولى .

، المحصول في علم أصول الفقه ، تحقيق د.طه جابر فياض العلواني )بيروت : مؤسسة الرسالة  لرازيـ ا

 م( ط : الثانية .1992هـ1412،

 م( ط : الثانية .1989هـ 1409اعد الفقهية ، )دمشق : دار القلم ،، شرح القو الزرقاـ أحمد 



 م( .1967، المدخل الفقهي العام ،)دمشق : مطبعة ألف باء الأديب ، الزرقاـ مصطفى 

، المنثور في القواعد ، تحقيق د. تيسير فائق أحمد ، مراجعة د. عبدالستار أبوغدة )الكويت : وزارة الأوقاف  الزركشيـ 

 الإسلامية(  والشؤون

 م( ط : الأولى . 1983هـ1403، الأشباه والنظائر ، )بيروت : دار الكتب العلمية ، السيوطيـ 

 م( ط : الأولى .1997هـ1417، الموافقات ، تحقيق مشهور حسن آل سلمان)الخبر : دار بان عفان ، الشاطبيـ 

ق محمد سعيد البدري )بيروت : مؤسسة الكتب ، إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، تحقي الشوكانيـ 

 م( ط : الأولى .1992هـ1412الثقافية ،

 م( .1990هـ1410بن عبد السلام ، قواعد الأحكام في مصالح الأنام ، )بيروت : مؤسسة الريان ، عز الدينـ 

مطبعة الإرشاد ، شفاء الغليل في بيان الشبه ومسالك التعليل ، تحقيق د.حمد الكبيسي )بغداد : الغزاليـ 

 م( .1971هـ1390،

هـ 1417" المستصفى من علم الأصول ، تحقيق د.محمد سليمان الأشقر)بيروت : مؤسسة الرسالة ، الغزالي،ـ  

 م( . 1997ـ

: د. محمد عبد اللطيف ، نظرية الاستحسان في التشريع الإسلامي وصلتها بالمصلحة المرسلة ، )دمشق : دار  الفرفورـ 

 . م(1987دمشق ،

 ، الإحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام ، )القاهرة : مطبعة الأنوار( . القرافيـ 

 ، الفروق ، )بيروت :عالم الكتب( .  القرافيـ 

م( ، ط : 1992هـ1412  د. أحمد بن علي سير ، العرف وأثره في الشريعة والقانون ، )الرياض :السعودية المباركي :ـ 

 الأولى . 

دل عبد القادر بن محمد ، العرف : حجيته وأثره في فقه المعاملات المالية عند الحنابلة ، )مكة المكرمة : : عا ولي قوتهـ 

 م( ط:الأولى .1997هـ ـ1418المكتبة المكية ، 

 


